## ISIDORI HISPALENSIS EPISCOPI

SENTENTIARVM LIBRI III.

EMENDATI, ET XOTIS ILLVSTRATI Per Garsiams Loaysa:



TAVRINI, Apud lo. Baptistam Beuilaquam, MDXC111'
Ex Sacrolancia Laquisticonis permissi.





## PHILIPPO HISPANIARVM

PRINCIPI.

Garsias Loaysa. S. P. D.



CIENTIAM morum , quam isixni Graci appellant, à inuenilis atatis ardore, & inconstan\_ tia alienam este sapientes phylici docent, verum in vi-

ris principibus alia est conditio : ijs enim virtus ante diem contingit, prasertim Christrana fide, & religione imbutis, qua appetitiones rebellantes, in adolescentia flore molliuntur, & humani mores, diuinis in-Attutis, in officio retinentur. Nouerat id Paulus 2. ad Tim. C. 2. aptius is, qui adolescenti scripsit, innenilia defideria fuge, lectare vero instituam, fi-

dem

dem, charitatem, & pacem, cum is, qui inuocant dominum, de corde puro. Unde incundisime Princeps hos libros sententiarum, à D. Isidoro, sanguine Gotto Regio orto Episcopo Spalensi conscriptos tibi in hac atate dicandos census, quos adhibitis M. SS. CC. emendani, & notis obscuris locis aliquam lucem, & nouis erratis vetu-Statem dedi. In illis vniuer sum officium Christianum leges, quo animum ad omne virtutis genus informabis; vt adolescentiam honeste, & splendide possis agere, à libidinibus arcere, & in labore, & animi patientia literarumq, meditatione sedulò exercere, vt in provida senecta, in amore rerum diumarum summa cum autoritate, & expectatione conquiescas. Dua cum sint via, quibus ad sapientia regiam tendimus vox, & lectio, in viraque te laborare cupio. Cum enim sis ad humani imperiy fastigium vocatus, principatu adepto, debes orbem tibi subditum difficili disciplina regendi, ad tranquillam viuendi rationem, seu in portum tutisimum dirigere; quod prasidio diuino fretus', consequeris, si ad praceptoris

vocem

vocem, & librorum lectionem, quod potissimum est vsum rerum addideris, quem
à sapientissimo, potentissimoque patre tuo,
veluti à regendi peritissimo artifice cognosces; cui melius, quam Portio conuenti illa
nobilis M. Ciceronis exclamatio. O te sælicem, à quo rem improbam petere nemo
audet, simulque addisces fortuna amplitudine, boc vino animum mutari, vt
prodesse populis, tantum possis,
quantim optimo imperio
velis. Valc.



## INDEX CAPITVM

# OVÆ IN PRIMO LIBRO CONTINENTVR.

| VOD Deus fummus, & incommutabilis sit.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Cap. 7. fol. 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Quod immensus, & omnipotens sit Deus. Cap. 2.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| fol. 3. The company of the state of the second contraction of the seco |
| Quod enuisibilis fit Deus. Cap. 3. 5<br>Quod ex creatur a pulchritudine agnoscatur creator. Cap. 4. 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Quod ex veatur a puterrituaine agnoscatur creator. Cap. 4. 6  Quod ex veu nostro quadam species ad Deum rescrantur.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Cap. s.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Quad ex rerum inferiorum similitudine , & humanis motibus fi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| yeratur Deus. Cap. 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Quad pon secundum efentiam, sed secundum similisudinem Spe-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| cies decuntur ad Deum: neque pro substantia proprietate sed                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| pro efficientijs causarum rerum species in ipso describuntur.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Cap. 7.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Quod Deo nulla temporum successio ascribatur. Cap. 8. 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| De temporibus. Cap. 9 12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| De mundo. Cap. 1 o.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Vude malum, Cap. 11. 18 Do Angelús, Cap. 12. 21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Di duine i C Cl O                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| De sensibus carnis. Cap. 15.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| De Christo. Cap. 16.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| De Janeto Spiritu. Cap. 17.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Delege. (ap. 18. 44                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| De                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

| -1  | CAPAIT W. M. 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 101 | De ecclesia, & haresibus. Cap. 19. 47                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|     | Behereticis. Gapi 20. 49                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 17  | De gentilibus. Cap. 21.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 20  | De differentia testamentorum. Cap. 22.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 21  | Desymbolo, es oratione. Cap. 23.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| MA  | De Baptismo, C communione. Cap. 24.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 19  | De seprem regulis. (ap.23.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 23  | De martyrio. (ap. 26.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 124 | De Antichristo on eine fignis, Cat. 28.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 25  | De Antichristo, G eius signis. Cap. 28.  De Resurrectione. Cap. 29.  68                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 26  | De iudicio. Cap. 30.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 27  | De Gehenna. Cap. 31.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 26  | Depenis impierum. (ap. 32.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 29  | Degloria fanctorum. Cap. 33.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 30  | Nota, & emendationes in librum primum fententiarum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|     | Diui Ifidori. 76                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     | All and the second seco |
| 100 | INDEXCAPITVM                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| -   | Libri Secundi.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| -0  | Children Communication Communi |
| 1   | E sapientia. Cap. 1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 1   | De fide. Cap. 2. 248                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 3   | De Charitate. Cap. 3.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 4   | De Spe, Cap. 4.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 5   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | De Conuersis. Cap. 7.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 46  | De Primordis Conversorum. Cap. 8.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| -   | De                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| -   | Di                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

| -   | 8 INDEX.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 9   | De conflictu Conuersorum. Cap. 9. 163                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 10  | De remissa conversorum. Cap. 10.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 11  | De exemplis Sanctorum. Cap. 1 f 3 166                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 112 | De compunctione cordis. (ap. 12.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 13  | De confessione peccatorum, & penitenera. Capar 3. 191                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 14  | De desperatione peccantium. (ap. 14.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 15, | Demogratia Devaceperuniur. Cap. 15.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 77  | De parcele Can La Continue pojs cacurismas renersament acap. 16. 179                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 16  | De leuioribus peccain. Cap. 18.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 19  | De granioribus peccatis. Cap. 10.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 20  | De manifestis occuliisque peccatis. Cap. 20. 185                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 21  | De peccais amore. Cap. 21.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 20  | De peccandi necessitate. Cap. 22.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 13  | De peccands consuctudine. Cap. 23.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 24  | De peccati recordatione. Cap. 24 191                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 15  | De cognatione. Cap. 23.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 26  | De conscientia. Cap. 26.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 127 | De unentione mentis. Cap. 27.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 128 | De fenfibus carnis. Cap. 28.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 29  | De fermone, Lup. 2 9.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 30  | De iuramento, Cap. 3 v. 201                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 31  | De vitifs, Cap. 32.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 131 | Quod ex vicijs. vicia, W ex virtuibus, virtuies oriuniur. Cap. 33.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 2.2 | fol. 200.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 34  | De male costs coirtuisbus. Cap-3 4. 208                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 35  | De similatis virtutibus. Cap. 3 s. 209                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 36  | De appeilla viriaium. Cap. 36.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|     | Commence of the state of the st |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| Ti | CAPITVM.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 37 | De pugna virtutum aduersus vitia. Cap. 37. 213                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 34 | De superbia. Cap. 38. 215                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 39 | De formicatione. Capi 3 900 Mills work with                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 40 | De continentia. Cap. 40.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 41 | De cupiditate. Cap. 4 8.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 42 | De gula. Cap. 42.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 43 | De ebrietate. Cap. 43.  De abstinentia. Cap. 44.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 44 | Note, & emendationes in librum fecundum fententia-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|    | rem Diui Ilidori.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|    | INDEXCAPITVM                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 14 | Libri Tertij.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|    | a capacity of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 1  | E flagellis. Cap. 1. Cap. 1. Cap. 1 . C |
| 2  | De gemina percussione Dei. Cap. 2. 264                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 3  | De infirmitate carnis. Cap. 3. 267                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 4  | Detollerantia diuina correptionis. (ap. 4. 289) Detentationibus Diaboli. (ap. 5. 270)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 5  | Detentationious Diaboti. Cap. 5.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 7  | De oratione. (49.70                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 4  | Delectione. Cap. 8.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 9  | Déassiduitate legendi. Cap. 9.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 10 | De doctrina sine gratia. Cap. 10.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 11 | Desuperbis lectoribus. Cap. 1.1. 200 M 296                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 12 | Décarnalibus lectoribus, & harences. Cap. 12. 297                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 13 | Delibris gentilium. Cap. 1-3.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 14 | Dé collatione. Cap. 14.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 15 | De contemplatione, & actione, Cap. 1 8 303                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 1  | B De                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

| 0         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| - 1       | 10 INDEX                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |              |
| 16        | Decontemptoribus munds. Cap. 16.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1 103 3 0.6  |
| 17        | De Santtis, qui se à consortio seculi separant. Cap. 17.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 308          |
| 18        | Despraceptis altioribus monachorum. Cap. 1-8.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 30.9         |
| 20        | De profossione monachoram. Cap. 19.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 310          |
| 19        | Do humilitate monachisvel opere. Cap. 29.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | - 311        |
| 21        | De monachis, qui curis seculi occupantur. Cap. 2 1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 312          |
| 22        | De bis, qui à Deo mundi amore prapediuntur. Cap. 2 22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 314          |
| 23        | De sactantia. Cap. 23.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 316          |
| 24        | De Hyperifit ( sesses mudr ile sone insimone &                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | T13 7 9      |
| 25        | De inuidia. Cap. 25.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 321          |
| 26        | De simulatione. Cap. 26.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 3 2 3        |
| 23        | De dilettione. Cap. 28.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 323          |
| ci 101/28 | De ansiers fictis/ Cap. 29.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 3 25         |
| 30        | De amicitia ex munere orta. Cap. 30.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 3 <u>2 6</u> |
| 31        | De concordia malorum. Cap. 31.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 328          |
| 32        | De correptione fraterna. Cap. 3 2.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 329          |
| 33        | De Prapositis Ecclesia. Cap. 3 3.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 331          |
| 34        | De indignis Prapolitis. Cap. 34.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 332          |
| 35        | Deindoctis Prapositis. Cap. 3 s.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 334          |
| 36        | De doctrina, exemplis Prapositorum. Cap, 3 6.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 335          |
| 37        | De bis, qui bene docent, tt male viuunt. Cap. 37.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 336          |
| 34        | De exemplis prauorum Sacerdotum. Cap. 38.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 3 38         |
| 39        | De Prapositis carnalibus. Cap. 3 9.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 339          |
| 40        | Deiracundis Doctoribus. Cap. 40.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 3,41         |
| 41        | De superbis Doctoribus. Cap. 41.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 341          |
| 42        | Dobumilitate Prepositorum. Cap. 42.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 343          |
| 43        | De doctrina discretione. cap. 43.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 344          |
| 44        | De silentio Doctorum. Cap.44.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 346          |
| - 11      | MAN TO SECURITY OF THE PARTY OF | De           |

/amic

| Ū  | ÇAPITVM II                                                   |
|----|--------------------------------------------------------------|
| 45 | De prabenda Sacerdotali protettione in plebe. Cap. 45. 347   |
| 46 | De disciplina Sacerdotum in his qui delinquant. Cap. 46. 349 |
|    | De subditis. Cap. 47                                         |
| 44 | De Pralatis. Cap. 48.                                        |
| 40 | De iustitia Principum. Cap. 49.                              |
| 50 | De patientia Principum. Cap. 50.                             |
|    | De delicers Principum fine exemplis. Cap .: 1. 360           |
| 51 | Quod Principes legibus teneantur. Cap. 52.                   |
|    | De boteleure Limeibamen certifiur out.                       |
| SA | De indicibus. Cap. 54.                                       |
|    | De pranis maicions. Cap. 55.                                 |
| 1  | De persolis (E) cours + mucrons. Cap.                        |
| 53 |                                                              |
| 20 | Quibus selve pernervitur indienum. Cap. 58. Nas men leift    |
| 54 | De falfste ste Lap. 5 9.                                     |
| 55 | De Causidicis. Cap. 60.                                      |
| 56 | De oppressoribus pauperum. Cap. 61.                          |
| 57 | Detribulatione inflorum. Cap. 62-                            |
| 56 | D. im samibus mundi Cap 6 2                                  |
| 59 | De divisios & elemofinis. Cap. 64. amator 619 my encor 379   |
| 1  | Quod cantum in vita est licitum operari bonum. Cap. 6 . 384  |
| 0  | De exitle Cap. 66.                                           |
| 18 | Note, & emendationes in librum terrium Diul III              |

De frevi

| 104   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| Tel   | As when he may be seen that he was                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | The same   |
| 1341  | the same of bright market in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1          |
| 17.1  | - Card                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 10 to 3 to |
| 334   | _ ARAE1.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 17.4       |
| 2.5 . | as the safes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |
| 315   | The Sampart St.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 91 1       |
| Lat   | the street of the sail of the sail of the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | MAN-15     |
| 700   | Remaining a delimination                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | The s      |
| 363   | at P. W. Commission of the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |
| . 35  | do Colle                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |
| TOSE  | Also de la constanta de la con | -          |
| 1,010 | the state of the s |            |
| TAR   | - Think op day t                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |
| 102   | 35 days and plant or or or against                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            |
| 1000  | to the same of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |
| 2018  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | EY.        |
| (BEN) | 1 MO Service (March                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            |
| 110   | All of both and                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
| 1100  | - 6 - 44 Danish Care - 6 - 6 - 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1941       |
|       | 12 -12 -12 -12 -12 -12 -12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | De char    |
|       | A 13 - Army wints income                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |
|       | The second second second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | -          |
| 174   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | · Sec      |
|       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |

## SANCTI ISIDORI

Iunioris Hispalensis Episcopi.

DILIGENTIA GARCIÆ LOAISA Emendati, & notis Illustrati.

### Sententiarum

LIBER PRIM VS.

Quod Deus summus, & incommutabilis sit.

C A P. I.



V M M V M bonum Deus est, quia incommutabilis est, & corrúpi omnino non potest. Creatura verò bonú, sed non summum est; quia mutabilis est:& dum sit quidem bonum, non

tamen effe poteft & fummum.

Quid est Dei immortalitas, nisi eius incommutabilitas? Nam & Angeli, & anime immortales sunt, sed immutabiles non sunt slacoque Deus solus dicitur immortalis, quia solus incommutabilis est. Nam anima moritur, dum Augusti lib. de fide ad Petrum c. 3. & in Enchirid. ad Laurent. cap.12.

Ex D. Greg. lib. Moral. 12

defe

t fic & Angelso dam de ferente Deo oft Lapfon descrente Deo de bono in malum muratur: 'sie & Angelus est mutatus, dum deserto Deo est lapsus.

Augusti, lib. 8. super Genad liter, c. 20. Quod materiam habet, vnde existat, mutabile est j quia de informi ad formam transit.
Quod verò non habet materiam, immutabilis est, sicut Deus vtiquè est. Itaq; benè, ac substantialiter sunt ista in Deo, id est, incorruptio, immortalitas, incomutabilitas, inde & meritò cunctar praponitur creatura.

Ex Greg.lib.

Opus non confilium apud Deum credimus mutari, nec variati cum, quia per varia tempora diuerfa praccipit; sed manens idem incommutabilis, & aternus, quid cuiq; congruum esfet tempori, 3 ab ipla/aternitate in cius mansit dispositione confilij.

3 ab ipfatame aternitate

lamen

Non vsu nostro aliud Deum putate, aliud pulchritudinem/eius, atq; aliud magnitudinem ipsius debemus: sieut aliud est homo, aliud pulchritudo eius; qui a dessistente pulchritudine homo manet. Ac per hoc, qui ita intelligit Deu, corporeum esse credit: dum pulchritudo, magnitudo Dei ipse Deus sit.

D. Grego.li, 18. Moral. c. 28.& Auguttin. lib.6. de Trinit. c.6.& lib.7. c. 8.

> Ideo Deus dicitur simplex, siue non amittendo quod habet, seu quia non aliud est ipse, se aliud quod in spso est. Inordinate dici, seu conferri vitijs ea, quæ ordinata sunt in Deo, patete vtpote simplicitas, quæ aliquando dicitur pro sultitia, se non est sia Deo. Apud Deum verò

4 ordinate

fumma

#### Sententiarum. Lib. I.

fumma simplicitas est. Iuxta hanc regulam, & cetera astimanda sunt.

Quod immensus & omnipotens sit Deus.

#### CAP. II.



On ideo cœlum, & terram im- Lerem 15. plet Deus, vt contineant eum ; sed vt ipsa potius contineantur ab co. Nec particulatim Deus implet omnia, sed cum sit idem vnus,

vbiq; tamen est totus. Nee ita putandus est esse in omnibus Deus, vt vnaqueq; res pro magnitudine portionis suz capiat cum , idest maxima maius, & minima minus; dum sit potius ipse totus in omnibus, siue omnia in ipso.

Omnipotentia diuinæ maiestatis cuncta potestatis sue immensitate concludit, nec euadendi potentiam eius quisquam aditum inuenire poterit, quia ille omnia circumquaq; constringit . Cuncta enim intra divini iudicij \*potetiam coarctantur; siue que continenda sunt, ve salua sint, siue quæ amputanda sunt, vt percant. Nullatenus ergo dicimus posse esfugere Deu quempiam: Qui enim eum non habet placatum, nequaquam euadet iratum.

Immensitas diuinæ magnitudinis ista est, vt intelligamus eum intra omnia, sed non inclu-

fum:

Augusti, lib. de fide ad Petru,c. 3.86 Ad Eph. c.4.

Greg. lib. Mora. 16.c.3 contemp fz CHT. C. I.

2 omnipotentia

bū lidecotep. fzc. c.1.

Ex Augul ad verbir in spe cut.

Julgank

### S. Isid. Inn. Hispalensis Episc.

hb.a. Moral.

1 in arenn feri

fum; extra omnia, sed non exclusum: Et ideò interiorem, vt omnia contineat; ideò exteriorem, vt incircumseripta magnitudinis suz immensirate omnia concludat. Per id ergo, quod exterior est, ostenditur esse creator; per id vero quod interior, gubernare omnia demonstratur. Ac ne ca, quz creata sunt, sine Deo essen, Deus intra omnia est: Verum ne extra Deum essen, Deus exterior est, vt omnia cocludantur ab eo.

4 De columnatione alicuius facti dicitur perfectio: Deus autem qui non est factus, quomodo est perfectus: sed hunc sermonem de vsu nostro sumit humana inopia, sicut & reliqua verba: quatenus id quod inessabile est, vecunq: dici possit: quoniam/de Deo nihil digne humanus

sermo dicit.

Dum localis non fit Deus, localiter tamen in fuislambulat Sanctis, dum de loco in locum predicatur ab eis. Nam Deus qui nec loco mouetur, nec tempore, in feruis tamen fuis & tempore, & loco mouetur, quoties ab eifdem localiter prædicatur.

Dum de Deo nec secundum quantitaté, nec secundum qualitatem, nec secundum sultitum, nec secundum habitum, aut motum aliquid dignè dicarur, inest tamen ei quodammodo latitudo charitatis, qua nos & ab errore colligit, & continet in vetitate. Inest ei & longitudo, qua nos longanimiter malos portat, donce emendatos

-

Augusti. lib, de cognitio. verz vitz. c.19. Augustin. in epiil.ad Hie ron.de origi ne animz.

Augustined verbielib.de specul c. 1... Gregor. lib. Mor. 10. C.7.

Ad Ephel.

#### Sententiarum. Lib. 1.

patriæ futuræ restituat. Incit ci & altitudo, per quam omnem fenfum fuz scientiz immenlitate exuperat. Inest ei & profundum, quo damnandos inferais siutta zquitatem disponens, prædeftinat.

Quod inuisibilis sit Deus.

CAP. III.

VM de Deo loquens scriptura plerunque dicit: Ecce Deus; non quali vilibilem oftendit, fed vbiq; esse præsentem significat. Per id quod dicit: Ecce Dominus; vel

quod magnitudinem divinitatis eius nullus pofsit sensus attingere, etia necangelicus: quamuis vsq; ad parilicatem angelicam humana post resurrectionem natura proficiat, & ad contemplandum Deum indefessa consurgat: videre tamen eius essentiam plene non valet, quam nec ipsa perfectio angelica in totum attingit scire; secundum Apotholum, qui ait : Pax Dei , quæ exuperat omnem sensum, vt subaudias etiam Angelorum. Sola enim Trinitas sibi integrè nota est, & humanitas à Christo suscepta, 3quæ tertia est in Trinitate persona.

2 Intelligibiliter quodam miro modo Dei essentia sciri potest, dum esse creditur. Opus verò

g inferious
6 insta agree-

Gregor. 27. Moral c.4.

107

diverfa conforgat :

Ad Philip.4.7

3 Farrè, qui, vel Gregor, lib. Moral. s. c. 20. % lib. Mo 141.27.C.2.

CIES ,

S. Isid. Iun. Hispalensis Episc.

Gregor. lib. dialog.s.e.s

1.2d Corine

eius, quod viique zquariei non porest, arque iudicia à nullo penitus sciuntur. Dei secreta iudicia non posse sensu penetrari vel angelico, vel humano constat: & ideò quia occulta , \* iusta sunt, tantundem venerari ea opus est, & timere, non discutere aut inquirere, secundum Apostolu,qui ait: Quisenim cognouit sensum Domini, aut quis consiliarius eius fuit?

Quòdex creatura pulchritudine agno-Catur creator:

CAP. IIII.

Ex Gregor. li. Moral 16.

I componitor 1

Æ PE ad incorpoream creatoris magnitudinem creaturarum corporea magnitudo fcomparetur, vt magna

considerentur ex paruis, & ex visibilibus inuisibilia æstimentur, atque ex pulchritudine factorum effector operum agnoscatur; non tamen parılitate confimili, sed ex quadam subdita, &

creata specie boni .

2 Sient ars

Sicut opus, vel ars in artificem retorquet laudem, ita rerum creator per creaturam suam laudatur; & quanto sit excellentior, ex ipsa operis conditione monstratur. Ex pulchritudine circumscriptæ creaturæ pulchritudinem suam, que circumscribi nequit, facit Deus intelligi: vt iplis vestigijs reuertatur homo ad Deum, qui-

bus

bus auersus ett; vequia per amorem pulchritudinis creatura; à creatoris forma se abstulte, rursum per creatura decorem ad creatoris reuertatur pulchritudinem. Quibusdam gradibus intelligentua per creaturam progreditur homo ad intelligendum Deum creatorem; id est, ab insensibilibus surgens ad sensibilia; à sensibilia per se ad creatorem. Intelligibilia per se collaudant Deum; irrationabilia; & insensibilia non per se, sed per nos, sum ea considerantes Dei audamus. Sed ideò dicuntur laudare & ipsa, quia eandem laudem earum parturit caus a.

Dixerunt antiqui quod minil ram hebes sit, quod non sensum habeat in Deum. Hine est illud, quod ex silice duro seintilla executitur; & signus in saxo, veique ibi sensitur sensus, vbi se

vita non sentit.

Quòd ex vsu nostro quadam species ad Deum referantur.

CAP. V.



OSTRO vsu zelare Deus dicitur; vel dolere. Horum enim motuu apud Deum perturbatio nulla est, apud quem tranquillitas summa est. Non

20. Moralc. 23. August. hip quait ad pumplic qu

ita est præcipitanda mentis sententia, vt creda-

Auguitin pfal 144.

i decidere

mus posse Deo suroris, vel mutationis 'accedere perturbationem; sed ipsam aquitatem iustitiz, qua teos punit, suraemadia sacra lectio nominatic; quoniam quod iudicantis aquum est, suroest, & indignatio patientis. Ita ergo intelligere opus est & alias passiones, quas de assectione humana ducit seriptura ad Deum; vt & iuxta se incommutabilis sit credendus, & tamen pro causum est extinciones, y tacilius intelligatur, nostra

Ex August. in spec. c. 1 a. locutionis, & mutabilitatis genere appelletur.

Tam clementer Deus humanz infirmitati [coful sir, vt quia eŭ, ficut est, non possumus agnofecte, nostra locutionis more se ipsum nobis infinuer. Vnde & membrorum nostrorum qualitatem habere describitur, & passionum indigna dici de se voluit: quatenus ad sua, per nostra nos traheret, & dum condescendir nobis,
consurgeremusei.

Tindus bie in vecerbus m J. omittuner fierd fragient a pars fancji ber capita cam fu perior capaca cam fu perior capaca funcional funcio

Quod ex rerum inferiorum similitudine, & humanis motibus siguratur Deus.

CAPI VI.

Ex August.

VLTIS modis Deus ad fignificandum se hominibus de inferioribus rebus species ad se trahit: quem re vera iuxta propriam substantiam in-

uisibilem ese, & incorporeum constat. Pie

rumque

6 / m

/ m

rumque de corporibusad Deum sumutur qualitatum species, que tamen in Deo non sunt: quia in propria natura incorporeus est, & incircumscriptus, sed pro esficientijs causarum in ipfo species scribuntur; vt quia omnia videt, dicatur oculus: & propter quod audit omnia, dicatur auris: pro co autem quod auertitur, ambulat : pro co quod expectat, ftat. Sic & in cæ teris horum similibus abhumanis motibus trahitur similitudo ad Deum, sicut est obliuscens, & memorans. Hinc est, quod Propheta dicit. Iurauit Dominus exercituum per animam sua. non quod Deus animam habeat, sed hoc nostro narrat affectu. Et alibi simili figura & vermis,& scarabeus intelligitur. Nec mirum si vilibus significationibus siguretur: 2 qui vsque ad nostraru passionum seu carnis contumelias descendisse cognoscitur. Nam & Christus agnus, non pro natura, sed pro innocentia: & leo, pro fortitudine, non pro natura : & serpens, pro morte, & sapientia, non pro natura scribitur. Nam & in Propheta plaustri portantis fœnum species ducitur ad Deum. Et hæc omnia ideò per figuram Christus, quia nihil est corum ad proprietatem substantia eius.

W

B

Duod

Greg.lib. 32.

Ierem.51.14

Pfalat. > Habacuc. 2.

2 qui rique ad nostras passione sua carnis contumelias

Amos 2 Gre gor.lib. Moral. 32.c.5. 2 guem alson iunta propria jubifantia in uifibilem esse, se t meorporeum canstan, Defuns enten m. s. le ces in excussi:

legantur, vide

19

(Veguis

Hic ticulus ve dixi deest in m. J. omnieg . qua sequentur. cum superiori bus vno ordine connections or .

Quod non secundum esentiams sed secundum similifudinem species/dicuntur ad Deum: neque pro substantia proprietate sed proefficientis causarum, rerum species in ip (o describungur.

CAP VII.

Ex Augusti. in spocul.c.13 Genef.2.

I qued eff 2 qued eff ,

3 facrit, Augusta. lib. de effent. diuin. Gregor. lib,Moral.24 cap 3. P[al 79.

4 ita pro Dei verbe , as pass-



ALLVNIVR quidam stultoru, dum legunt, ad imaginem Dei tactum esse hominem : arbitrantes Deum esse corporeum, dum non caro, fidelt, corpus, sed ani-

ma, Maest, spiritus Dei imaginem habeat . Non ergo esse corporis formam in Deo credamus, qui hominem ad imaginem suam secit: quia mentem, non carnem ad similitudinem suam creauit. Cogita igitur quale corpus habeat veritas, & dum non inueneris, hoc est Deus.

Facies Dei in scripturis famais, non caro, sed diuina cognitio intelligitur; ca quidem ratione, qua per faciem conspectam quisque cognoscitur. Hoc enim in oratione Deo dicitur: Oftende nobis faciem tuam; ac si dicatur: da nobis cognitionem tuam.

Os Dei vnigenitus eius est. Nam sicut pro verbis, quæ per linguam finnt, sæpe dicimus illa, & illa lingua : fita & pro verbo, os Dei ponitur :

quia

quia mos est; vt verba ore formentur. Et si volueris genere locutionis illo demonstrare, quo is qui efficit, per id quod efficitur, nominatur, benèos pro verbo ponis; sicut linguam pro ver-

bis: sicut manus pro literis.

Vestigia Dei sunt, quibus nunc Deus per speculum agnoscitur. Ad persectum verò omnipotens reperitur, dum in suturo sacie ad faciem
quibusque electis prasentabitur; ve ipsam specie
contemplentur, cuius nunc vestigia comprehendere conantur: & hoc est, quod per speculu
videri Deus dicitur. Sic & catera.

r.Corinth.i3

Quod Deo nulla temporum successio ascribatur.

#### CAP. VIII.



MNIA tempora præcedit diuina æternitas: nec in Deo præteritum, præfens, futurúmue aliquod 'creditur: fed omnia præfentia in eo dicuntur, quia æter-

nitate sua cunsta complectitur: Alioquin mutabilis est Deus credendus, si ei successiones temporum tascribantur. Si semperaliqua essent cum Deo tempora, non essent tempus, sed essent eternitas:nec mutarentut teppora, sed staret.

2 Præsens, præteritum, & fururum nostrum

Ex Augusti, in dialogcad Otos. & Gre gordi. 20. Mo ral.c. 23.

August, lib. de ciuit, Dei 11:c.6. 2 oferibuum.

122/2

B 2 cit

123

3 ipsis Angelis

4 quarum 5 Angeles 6 materiam illam informem

7 ipfis,

8 Supra

9 pertinet, deestq; cognosci tur, in quibusdă m; st. esthabere, non Dei, verbi causa dicimus pro præsenti, teneo codicem; pro præserito, tenui; pro suturo, tenebo. Vniuersitatem verò Deus tenet: & pro tenuit, & tenebit, tenet dicitur.

Sed nec fipforum Angelorum discessio, accessiovè est temporum. Nam duas este in creaturis res, "quibus vicissitudo temporum non valet, s'Angelis scissicet, propter quod incommutabili inharent creatori, siue f materia illi informi, priusquam exea omnia ista, qua temporaliter iam voluuntur, formaretur, nec sipsi visque valebat tempus. Tempus igitur nonad eas creaturas, qua susuper ceclos sunt; sed ad eas, qua sub ceelo sunt, spertinere cognoscitur. Non enim Angelis accedunt tempora, vel succedunt, sed nobis, qui sub ceelo versamur, in hoc infirmo mundo.

#### De temporibus:

#### CAP. IX: VII

Ex Augusti lib. 1. super Genesad lic. c. 5.



Vlla ante principium mundi fuisse tempora manifestum est quia dum sit ipsum tempus creatura, in principio am mundo factum esse cre-

dendum est. Ideo ergo principiu dicitur, quod
exipso compit rerum vniuersarum exordium.

Nullum spatium corporaliter habent tem-

pora,

pora, quia ante abscedunt penè, quam veniant. Ideoque in rebus nullus status est temporum, quia celeri creatura motu mutantur. Ne centum anni, vnum tempus est nec vnus annus, est vnum tempus: nec vnus mensis, vnum est tempus: nec dies, nec hora: quia dum hac omnia particulis accedunt suis, et decedunt; quo modo vnum dicendum est, quod non simul est?

Vtrum sit præteritum, futurumve tempus, sicut præsens, & sirest, seire oportet/qualites, ent vbi est: sed aduerte /cuncta & stutura & præterita,& presentia in animo 3 potius requirenda.

Augustin.lib.
confess. 11.c.
10.
2 quod cunche
3 funt porius
req.

4] Tria illa praterita, prafentia, & futura in animo tantum inuoniu constat: praterita reminini niscendo, praterita contuendo, sutura expectando a Speramus igitur aduenientia, intuemur prafentia, recolimus transcuntia. Hae non ita in Deo sunt, cui simul omnia adsunt.

De mundo.

### CAP. X. VIII

Vndus men ii mo au comp quodi

Vndus ex rebus visibilibus, sed tamen inuestigabilibus costat. Homo autem ex rerum vniuessitate compositus, quasi alter in breui quoda modo creatus est múdus.

Ratio mundi de vno consideranda est homi-

BC.

/riquod

Augustin.de Ciuic Dei li. 11.c.6.& lib. 5. super Ge-

nef.c.s.

ne. Nam ficut per dimensiones atatum ad sinem homo vergit: ita & mundus per hoc quod distenditur tempore, descrit; quia vnde homo, atque mundus crescere videtur, inde vterque minuitur.

Frustra dicitur per tanta retrò tempora Deo vocanti nouam pro mundo faciendo ortam fuis se cogitationem, quando in suo eterno maneret consilio huius mundi constructio: nec tempus ante principium, sed eternitas suit. Tempus vero à substitutione creatura, non creatura cœpit à tempore.

Quidam aiunt: Quid faciebat Deus antequa cœlos faceret? Cur noua volutas in Deo, yt mundum conderet orta est? Sed noua voluntas in Deo exorta non est; quia & si in re mundus nonerat, in aterna tamen ratione, & consilio

semper erat.

Augusti. lib. de Gen.contra Manich. e. 2.

t iam non.

Augusti.li.3.

xim, c.3.

Dicunt quidam: Quid subitò voluit Deus facere mundum, quem ante non secit? voluntatem Dei immutari arbitrantes, qui aliquando voluit, quod aliquando non voluit. Quibus respondendum est. Voluntas Dei Deus est; quia non ipse aliud est, aliud voluntas eius; sed hoc est illi velle, quod ipse est. & quod ipse est, vrique aternum, & incommutabile est. Hac est ergo voluntas eius.

Augusti, lib. 12.confest.c. 29. & lib. 1. 6 Materies ex qua formatus est mundus, origine non tempore res à se factas præcessit, vt so-

nus

nus cantum. Prior enim est sonus cantu :quia fuguitas cantilenæ ad fonum vocis, non fonus pertinet ad suauitatem: ac per hoc vtrumque fimul funt, fed ille, ad quem pertinet cantus, prior eft , ideft , fonus.

Materia, ex qua cœlum, terraque formata est, ideo informis vocata est, quia nondum ex ea formata erant, quæ formari restabant; verum

ipfa materia ex nihilo facta erat.

Aliud est aliquid fieri posse, aliud fieri necesse esse. Fieri necesse est, quod Deus naturis inseruit: fieri autem posse est, quod extra curfum inditum 2 naturarum, creator, vt faceret,

quando voluitsibi reservauit.

Non ex hoc substantiam habere credendæ funt tenebræ: quia dicit Dominus per Prophetam. Ego dominus formans lucem, & creans tenebras: sed quia Angelica natura, quæ non est præuaricata, lux dicitur; illa autem quæ preuaricata est, tenebrarum nomine nuncupatur. Vnde & in principio, lux à tenebris dividitur. Sed quia & hos, & illos Deus creauit, lideo dicitur: Formans lucem, & creans tenebras. Verumtamen bonos Angelos non tantum creans, sed etiam formans; malos verò tantum creans, non formans. Hoc & dehominibus bonis, malisque accipiendum est.

10 Post annumeratam cœli terræque creaturam, ideo nominatur in Genesi Spiritus Sanctus Gen. c. 20.

fuper Gene. ad lit. c. 14.

Ex Augusti. lib. I I.de ciuit. Dei. c.g. Elai.45. August. lib. de Gene, ad lit.car

Efai45.>

Ad Ephel. 3.

vt quia superfetri eum dici oportebat, ante illa nominatentur, quorum creator Spiritus Sanctus superferri diceretur. Quod & Apostolus indicat, dum supereminentem viam charitatis demonstrat.

Ex Augusti. lib.3.confeff. c9.

1 1 . Ideo superferriaquis Sanctus dicitur Spiritus. quia donum est Dei, in quo subsisteres requiescimus, atque protegendo nos superfertur nobis.

Augustabid.

12 Vnaquæque natura suo podere nititur. Ignis autem & oleum merito superiora semper appetunt, quia per ipsorum figuram superferri vniuersæ creaturæ Spiritus Sanctus probatur.

Augusti. lib. 1. Super Gen. c. 55. & Eucherius.Gen.

4 Quia

5 candens

13 Dies prior factus Angeli sunt, quorum propter vnitatem insinuandam non dies primus, sed dies dictus est vnus ; & iccirco ipse repetitur semper in executione creatura. Qui dies, hoc est natura Angelorum, quado creaturam ipsam contemplabatur, quodam modo vesperascebat : non autem permanendo in eius creaturæ contuitu, sed laudem eius ad Deum referens, seamque melius in diuina ratione conspiciens, continuò manè fiebat. Si verò permaneret neglecto creatore in creaturæ aspectu iam non vespera, sed nox vtique beret.

Augusti. lib. 11. de ciuit. Dei.c.g.& lie 4. fuper Gen. ad lit.

14 Dum se creatura melius in Deo, quam in se ipla nouerit, ipla sui cognitio, quæ maior in Deo est, dies & lux dicitur. Cognitio verò sua in seipsa, ad compensationem cognitionis illius, quæ est in Deo, quia long è inferior est, vespera

nomi-

nominatur. Ideoque post vesperam mane siebat. Quia dum suam in secognitionem sibi satisfacere non agnosceret, vt se plenius nosse potuisset, ad Deum sele referebat creatura, in quo se diem agnoscendo melius sieret.

Nonsic quemadmodum nos transitoriè dicimus, fiat aliquid, sic Deus dixit; Fiat cœlum in principio. Îllud enim sempiterne in verbo vnico dictum est . Si transitorie dictum est à Deo, fiat, erat vtique creatura aliqua vnde iam talis fieret vox. Sed quia antequam diceret, fiat: nulla extitit creatura, ipsum fiat, quod dictum est, in aternitate verbi, non in vocis sono enun-

ciatum est.

16 Non septies à Deo visa, septiesque landata est creatura, que antequam fieret, perfecte ab illo est visa : sed dum nos singula videntes laudamus, 'fit tanquam ipse videat, laudetque per nos, sicut est illud: Non estis vos, qui loquimini, sed spiritus patris vestri, qui loquitur in vobis. Proinde sicut ipse & per nos loquitur, Ra videt, & laudat per nos: sed per se perenniter, ac sempiternè, videt per nos verò temporalitèr.

Attende vniuersaliter creaturam in principio valdè bonam vocari, fingularitèr verò tantum bonam: quia & membra corporis, cum sint singula bona, maius tamen bonum faciunt, dum singula omnia valdè bonum corpus efficiunt.

Decor elementorum omnium in pulchro,&

Genefit .

August. lib. 1.de Gen,ad lit. C. s. & a.

Augusti, lib. de Gen, con traMoniche

6 ef. Marth 10.

Ex Augusti fuper Genel 4.ad lit.c.34. apto consistit. sed pulchrum est, quod per se ipsum est pulchrum; vt homo ex anima, & membris omnibus constans. Aprum vero est, vt vestimentum, & victus. I deòque hominiem dici pulchrum ad se, quia non vestimento, & victui est homo necessarios, sed ista homini. deò autem illa apta, quia non sibi sicut homo, pulchra, aut ad se, sed ad aliud, idest, ad hominiem accommodata, non sibimet necessarios. Hoce & de carteris estementorum naturis dicen-

Cuncta que funt, & facta funt, mira valde funt, sed consuctudine viluerunt. Ideoque sie diuina serutare opera, vt semper ca cogites immensa.

Vnde malum.

C A-P. /X€

Ioan.t.



dum eft.

A LVM à Diabolo non est creatum, sed inuentum, & ideò nihil est malum, quia sine Deo sactum est nihil: Deus autem malum non secit. Non quia alicubi,

aut aliquando erat malum, yndê ficret Diabolus malus; fed quia vitio fuo dum effet Angelus bonus, superbiendo fictus est malus; & ideo recte dicitur ab co inventum malum.

Nullam

ı effelbut.

2 Nullam/esse creaturam malam constat, quia natura omnis aut incomutabilis est, vi Deus : aut commutabilis est, vt creatura. Malum verò ideò natura nulla est, quiaaccedendo in bonam naturam efficit cam vitiosam, quod cum discedit, natura manet, & malum, quod inerat, nusquamest. Exeo quod vitium nocet natura, agnoscrur virium naturam non esse; quod nihil, quod naturale est, nocet.

Ex Augustin lib.de natura

Dum natura bona damnatur propter voluntatem malam, ipla voluntas malatestis est naturæ bonæguæ in tantum testatur eam essebonam, vt illam Deus pro malo non relinquat inultam.

Creditur ab hæreticis mentem à Deo, vitia à Diabolo fuisse creata, vnde & ab ipsis duæ natura, bona, & mala putantur. fed vitia natura non sune; & dum vere à Diabolo sint , non ta-

men creata funt oft.

Quam ob causam permiserit Deus/mala aboriri statim, nisi ve ex contrarijs malis bonæ naturæ decor emineret? Modus iste etiam in verbis esse comperitur. Qui modus antitheton Græcè dicitur, quod latinè oppositum, vel contrapolitum nominatur, & fit pulchra 2locutio, quando mox contraria /prosperis proferuntur. Ita & in rebus permixtum est malum, vt naturæ bonum ad comparationem excelleret mali.

6 Fecit Deus omnia valde bona. Nihil ergo natura malum, quando & ipsa, quæ in creaturis Augustin.' in

3 politis forte.

S. Isid. Inn. Hispalensis Episc. videntur esse pœnalia, si bene vtantur, & bona & prospera sunt, si malè veantur, nocent. Ita Jone Dene ergo /penfanda est creatura ex nostro vsu non bona; nam ex sua natura valde bona. Si radas supercilium hominis, paruam rem demis, sed totius corporis ingeris fæditatem: Ita &' in vniversitate creature elt; si extremum vermiculum natura malum dixeris, vniuerla creatura injuriam facis. Cuncta mala per peccatum primi hominis, pro pœna funt translata in vniuer sum genus humanum: Proinde quecunque videntur mala, partim nobis sæuiunt origine, partim culpa. Mala dicunt multa in creaturis peruersi, vt Gregor. lib. Super-4. Reg. ignem, quia vrit; vt ferrum, quia occidit, vt cap.3. feram, quia mordet : sed commoda ipsorum non intendens homo accusat in illis, quod sibi debet potius 'imputare: cuius pro peccato ilta estecta sunt noxia, que illi omni ex partefuerunt ante peccatum subjecta. Nostro vitio, non sua natura nobis mala sunt ca, que nobis nocent. Nam lux, dum sit bona, infirmis oculis noxia est: & tune oculorum vitium, non lucis est, sic & catera. Cum creaturarum stimulis, & elementorum Ex Gregor. lib. Moral. 6. aduersitatibus homo verberatur, peccati hoc cap.s. exigit pæna, vt Deo superbiens homo, ea quæ infra ipsum sunt, patiatur aduersa. Vnde & in sapientia legitur pro Deo. Pugnabit cum co Sapient.s. orbis

orbis terrarum contra infensatos. Meritò ergo peccatorum hoc actum est, ve naturaliter profpera mutentur homini in aduersa. Vinde & Salomon dicit: Creatura exarde sit in tormentum, aduersus iniustos, & levior est. ad benè faciendum his, qui in Deo confidunt.

i Non erit caro subiecta anima; nec vitium rationi, si animus non est subditus conditori. Tuc
autem rectè subjeiuntur nobis omnia, qua sub
nobis sunt : si nos subjeiuntur ei, à quo nobis illa
subiecta sunt : Nam & qua videntur subiecta
esse ei, qui Deo subiectus non est; ille potius
tubijeitur eis, qui suam voluntatem subiugat
amori corum, qua sibi esse subiecta existimat.

De Angelis.

CAP. XII.

NGELORYM nomen officij eft, non naturæ: Nam secundum naturá spiritus nuncupantur. Quando enim de cœlis ad annunciandum hominibus mittuntur, ex

ipfa annunciatione Angeli nominantur: natura enim spiritus sunt. Tuncautem Angeli vocantur, quando mittuntur.

Natura Angelorum mutabilis est, quia inest illis mutabilitas in natura: sed facit eos incorru-

Sapient. 16.

/8/12.

Ex Gregor. hom. 34. in Euang.

Gregor, lib. Moral, 5. ca. 29. & lib. 15. cap.4.

ptos



S. Isid lun Hispalensis Episc.

1 Claruas.

22

ptos scharitas sempiterna. Gratia dicimus, non natura esse incommutabiles Angelos: Nam si natura incommutabiles essent, Diabolus non vique eccidisset. Mutabilisatem itaque natura suffiragaturin. illis contemplatio creatoris: inde & prinatus est apostara Angelus; dum fortitudinem suam, non à Deo, sed à se voluit custodiri.

Ex D. Augu.

2 genita.

Ante omnem creaturam Angeli facti sunt, dum dictum est, Fiat lux: De ipsis enim dicit scriptura: Prior omnium creata est sapientia. Lux enim dicuntur participando luci acterna. Sapientia enim dicuntur ingenita inharendo sapientia. Et dum sunt mutabiles natura, non

Gregor, lib. Moral, 32.C. tamen finit eos contemplatio mutari diuina.
Ante omne Jereatara mundi creati funt Angelis ante omnem creatione Angelorum Diabolus conditus est; ficur feriptum est Jipe est principium viarum Dei. Vnde & ad comparationem Angelorum Archangelus appelatus est. Primus enim creatus extitit ordinis præla-

Iob.40.

tione, non temporis quantitate.

Ex Gregor.

Primatum habuisse inter Angelos Diabolu, 
'constat excellentia prelationis, ex qua siducia cecidit, ita vt sine reparatione laberetur. Cuius
prelationis excellentiam Propheta his verbis
denunciat: Cedri non suerunt altiores illo, in
paradiso Dei, abietes non adequanerunt summitarem illus: Omne lignum patadissi non est
assimilatum illi: qm speciosiorem secut esi Deus.

4 aduunciat. - Ezech.31.

Distat

Distat conditionangelies à conditione hominis homo enim ad Dei similitudine m conditus est; Archangelus verò, qui lapsus est, Signaculum Dei similitudinis appellatus est; estante Domino per Ezechielem: Tu signaculum similitudinis; plenus sapientia, perfectus decore, in delicijs paradis Dei suist. Quantò enim subtilior est eius natura, tantò plenus extitit ad similitudinen diuina successivatis expressa.

Prius de cœlo cecidisse Diabolum (creditur) quàm homo conderetur. Nam mox ve factus est, in superbiam erupit; & præcipitatus est de cœlo. Nam iuxta veritatis testimonium ab initio mendax suit, & in veritate non stetitsquia statim ve factus est, eccidit. Fuit quidem in veritate conditus, sed non stando confessim à veritate conditus, sed non stando confessim à veritate conditus.

ritate est la pfus.

Nosuperbize lapsu, dum Deo per tumorem se conserunt, & homo cecidit, & Diabolus; sed homo reuersus ad penitentiam Deo se inferiorem esse seguint; Diabolus verò non solum hoc contentus, quod se Deo æqualem existimans cecidit, insuper etiam superiorem Deo se Apetit; secundum Apostoli dictum, qui att de Antichristo) qui aduersatur, & extolitur supra omne, quod digitur Deus, aut quod costru.

Diabolus ideo non/petit veniam, quia non compungitur ad pœnitentiam; membra verò eius per hypocrifim deprecantur, quod ta-

i- Ex Gregor.

Ezechia8.

y Sic in omni but M.J.antea virtucis. Augusti, 11. de Gen. 2d li

Ioan.8. ibid.

6 cognoscit.

7 an hoc.

Theff.

upra ...

100

ruinam Angelorum malorum elt diminutus, ex numero/electorum hominum + lupplebitur; qui numerus foli Deo est cognitus

12 coplebitur.

Inter Angelos distantia potestatum est, & prograduum dignitate ministeria eildem sunt distributa; alijque alijs præferuntur, tam culmine potestatis, quam scientia virtutis : submini-O Strant igitur abj altorum præceptis , atque obediuntiuffis: Vnde 8ead Prophetam Zachariam: Angelus Angelum mittit, & quæcunq; annuno ciare debeat, sprzeipit. 20. 451 1:1709/14 ou

Gregor. lib. 4. Moral ca. /21

ide homili. 34. in Euag. Zachar.z.

1 5 ... Nouen/effe diffinctiones, vel ordines Angelorum ; facræ feripturæ testantur ,idest ; Ange-10 los, Archangelos, Thronos, Dominationes, Virtutes, Principatus, Potestates, Cherubim& Seraphim. Horum ordinum numerum etiam Ezechiel Propheta "describit, sub totidem nominibus la pidum, cum de primatu a postate Angeli loqueretur, Omnis, inquit, lapis pretiofus operimentum tuum; fardius, topazius, & iaspis, chryfolitus, & onyx, berillus, faphirus, & carbunculus, & smaragdus. Quo numero lapidum ipsi ordines designati sunt Angelorum, quos apostata Angelus ante lapsum, quali, in vestimento ornamenti fui affixos habuit: ad quorum comparationem, dum se clariorem cunctis aspe xit, confestim intumuit, & cor suum ad superbiam eleuauit. In he charge, same.

Ex Gregor. homil.34. in Euang. & li. 32 Moral c.

14 descripfit Fzcch.28.

16 15 Angeli semperin Deo gaudent, non in se:

19 Angelibe

malus

16 Additor in

malus verò ideò est diabolus, quia non qua Dei, fed que sua sunt; requisiuit : Nulla autem major iniquitas, quam non in Deo, sed in se velle quempiam gloriari.16, Marchib colonida 101111

Angeli in verbo Deicognoscunt omnia, an--1 tequa in re frant & que apud homines adhuc futura sunt , Angeli iam reuelance Deo, nouerunt: prauaricatores Angelietia fanctirate amilla), no tamen amiserunt vinacem ercatura Angelica sensum: Triplici enim modo præscietiæ acumine vigent; "feilieet, lubitirate nature, experietia temporu, reuelatione superioru potestatum.

18 Quoties Deus quocunque flagello huic mun do irascitur ad ministerium vindicta apoltata Angeli mittuntur : qui ramen diuina potestate coercentur, ne tantum noceant, quantum cupiunt. Bohi Mautem Angeli ad ministerium falurishumanæ deputati funt, vt curas administrent mundi, & regant comnia iusu Dei, testante Apostolo: Non ne omnes, inquit; funt administratorij spiritus in ministerium milli pro-

pter cos, qui hæreditatem capiunt falutis.2 Angeli corporal, in quibus hominibus apparent, de superno aere sumunt, solidamque speciem ex colefti elemento induunt per quam humanis obrutibus manifeltuis demonstremur.

20 - Singulæ gentes præpositos Angelos habere creduntur, quod oftenditur testimonio Angeli Danieli loquentis : Ego finquit) veni,ve 20 (nun:

clarem

quibafdambe na antem pra ter unt optart. Augustin. idem lib. 12. de ciuit. c. 1.

17 ideff. PODE 1

18 tones. 4 tamen

3 id eft

10 omniaiusa Alias anma Hebrzor, 1.

> Augusti. lib. 15. de ciuitat. C 23. & li, de mirab. facræ scriptu ra lib 3. de Grego.li,28. Moral, c.2. Gregor, Jib. Daniel. 10.

20 WHATIATEM.

ciarem tibi: sed princeps regni Perlarum restitit mihi. Et post alia i Nonelt, qui meadiuuer, nisi Michael princeps "vester.

21 Item omnes homines Angelos habere probantur, loquente Domino in Euangelio Amen dico vobis, quia Angeli eorum semper viden faciem patris mei, qui in colisest. Vnde & Retrus in Act. Apost. cum pulsaret ianuam, dixerunt intus Apostolii, Non est Petrus, sed Angelus eius est.

22 Si Deum Angeli contuentur, & vident, cur Petrus Apostolus dixit, In quem desiderant Angeli Dei conspicere? 23 Iterum, fi eum non contuentur, nec vident, quomodo iuxta sententiam Domini, Angeli corum semper vident faciem patris qui in cœlis est fed bene vtrumque est. Nã veraciter credimus, quòd 23 Deum & Angeli/vident, & videre desiderant, & habent, & habere festinant, & amant, & amare nituntur . Si enim fic videre desiderant, ve Affectu desiderij non perfruantur, desiderium hoc necessitatem habet; neceflitàs ista pœnalis est : sed à beatis Angelis omnis pæna longè est, quia nunquam sigt pena & beatitudo conveniunt. Rursum sieos dicimus Dei visione satiari, satietas fastidium habere folet; &fcimus illos Dei visionem, quam & desiderant, fastidire non pollo : quidergo est, nisi ve miro modo, simul verumque credamus, quia & desiderant , & satiantur ? fed desiderant

D

August ferm. 68.ad fractes in erest.Math.18.

Act.rs.

Ex Gregor. tora fententia ling Morale. 18.

Matth 18.

23 Deum du geli, & ridens & riders, fieus Gregor.

24 Omnet cc;

fine

102/0

128

/mul

29/um

August. libr.

s.de Trinit.

Gregor. libr. 27. Moral. cap.8. 25 infer fe.

fine labore, & satiantur sine fastidio. Ne enim sir in desiderio necessitas desiderantes satiantur. Et iterum, ne sit in satierate fastidium; satiari desiderant. Vident ergo Angeli faciem patris per satietatem; sed quia satietas ista fastidium nescit, Angeli desiderantfin ed pspicere semper.

23 Vbicunq; in scripturis sanctis, pro Deo Angelus ponitur, non pater, non Spiritus Sanctus: led pro incarnationis dispensatione, solus filius

intelligitur.

Ante dominica incarnationis adventum discordia inter Angelos, & homines fuit. Veniens autem Christus pacem 25 in se, & Angelis, & hominibus fecit. Eo quippe nato clamauerunt Angeli : In terra pax hominibus bona voluntatis. Per incarnatione igitur Christi non solum Deo reconciliatus est homo, verum etiam pax inter homines, & Angelos reformata est. Discordia igitur ante aduentum Christi hominum . & Angelorum fuisse per id maxime agnoscitur, quod Salutati in veteri testamento ab hominibus Angeli despiciunt se salutari ab eis, quod in nouo restamento à Joanne factum non solum renerenter Angelus non suscipit, verum etiam ne faciat, interdicit.

25 Ob hoc homo in veteri testaméro despicitur, necre salutatur ab Angelo, cò quod homo adhunc modum transisser in Deum.

Suscipitur autem homoà Deo, & reuerenter

falutatur

Apocalyp. 19. & 22.

Luc.z.

Apocal, 19.

falutatur ab Angelo. Nam & Mariam Angelus Gabriel legitur falutasse, & Ioanni Angelum falutanti ab eodem Angelo dicitur; Vide ne feceris, conseruus enim tuus sum, & fratrum tuorum. Per quod agnoscitur, per incatnationem dominicam pacem hominibus suisse, & Angelis redditam.

De homine

# CAP. XIE.



MNIA sub cœlo propter hominem facta sunt, homo autem propter se ipsum: inde & omnia per siguram ad eius similitudine referuntur. Communia hominii

omnia naturalia esse cum omnibus rebus, qua constant, & in homine omnia contineri, atque in co omnium rerum naturam consistere paret. Vniuersitatis creatura homo magna quadam portio est stancòque gradu est exteris excellentior, quantò imagini diusa vicinior. Quantum exteris creaturis præstet homo dignitate virtutis, ex ipsa reuerentia discitur creationis, dum per omnia dixit Deus: Fiat, & sas sunt consisti deliberatione volut, dicens: Faciamus hominem ad imaginem & similtudinem nostrant.

1740

Gregor. homil. 29.in Afcéfione Do mini.

Gregor. lib. Moral 9. cap. 36. & Augu. Imper Gen.in lib. imperfecto. Genel 1.

Genel 1.

/31/en

Quia

|   | · n             | 30 S. Isid. Iun. Hispalensis Episc.                 |
|---|-----------------|-----------------------------------------------------|
|   | 2 25.           | Quia enim boni sumus naturalitèr conditi,           |
|   |                 | culpæ quodam modo meritò contra naturam             |
|   | S al            | mali lumus effecti.                                 |
|   |                 | 2 Sicut præsciuit Deus hominem peccaturum:          |
|   |                 | ita & præsciuit qualitèr illum per suam gratiam     |
|   | .6              | repararet, qui suo arbitrio deperire potuisset.     |
|   |                 | 3 Originaliter Adam, & Eua simul creati sunt,       |
|   |                 | specialiter verò, postea mulier de latere viri for- |
|   | Genef. 1.       | mata est. Pariter ergò conditi sunt vierque, ratio- |
|   |                 | nis ordine, non pariter temporis vnitate.           |
|   |                 | 4 Vir ad imagine Dei factus eft, mulier ad ima-     |
| _ | Ad Rom. 7.      | ginem viri formata est: Vnde & illi lege naturæ     |
|   | & ad Ephel.     | Subjecta est.                                       |
|   | r.ad Corint.    | s Item vir propter semetipsum factus est, mu-       |
| - | 11. Genes 2.    | lier ad adiutorium viri creata est.                 |
|   |                 | 6 Homo propter peccatum tune traditus est           |
|   | Gene, 2,        | Diabolo, quando audiuit : Terra es . & in terram    |
|   | 3000            | ibis. Tunc enim dictum est & Diabolo: Terram        |
|   |                 | maducabis. Vnde & Propheta ait serpentu: Puluis     |
|   | Efai.65.        | est panis cius. Serpes enim Diabolus est: puluis,   |
| - | -0              | impij: & ipsi sunt cibus Diaboli.                   |
|   | - 10            | 7 Quia praua volutate ad ima collabimur, rectè      |
| - | 4-5!            | ad benè agendu cum labore consurgimus; quod         |
|   | - 4             | non ita esset, si delectatio flagitium primorum     |
|   | 200             | hominum non perfualifier, quibus ad benèvi-         |
|   | 6 5             | uendum tantum velle sufficeret; & sine difficul-    |
|   |                 | tate statim actio obtemperaret.                     |
|   | Augusti, lib.   | 8 Diuisio, & pugna vt sit in hominis animo, pe-     |
|   | 4. de ciuit, c. | na peccati cst, ex primo homine in omnes eius       |
|   |                 | filios                                              |
| - |                 |                                                     |

filios propagata, vt qui noluit cum Deo esse vnitus, esse in se ipso diussus ex qui imperanti Domino noluites se sub imperanti Dobellis, atque contrarius. Vnde nec sibi poterit subiugari, si priùs Deo non suerit subiugatus: sibique service nolens, qui Deo noluit volens.

9 Quam varie per diuerfa humanum defluxtit genus, dum se ab vina stabili semperque manente diuinitatis soliditate subtraxit. Nam dum opus quodlibet appetit, quasi ibi iam requiem mentis insignissed dum ei non sufficit, mutata in tentione ad alias atqualias actiones transitidum que per diuersa requiem solidam quarti, nec in uenit, in labore miser, & varietate viuit, & vacuus a requie manet. Quamuis eadem mutabilitas non sit homini concreata, sed pro merito prima pravaticationis illiaccessis si matamen naturalis si desta, quia originalite à primo homine, sscut & obmorsanomnes homines transit.

De Anima caterisq, sensibus.

CAP. XIII.

ITA corporis, anima vita anima, Deus: Et sicut corpus mortuu est sine anima; ita anima mortua est sine Deo.

Anima hominis , non est homo : sed corpus,

quod

3 defluxit. Gregor. 26. Moral c.36. & cap.11.& /31

10 4 1 0

Ex Augusti. de spiritu & anima. t ipfo partici-

2 ad Corint. 4. & ad Eph. 4. & ad Coll. quod/ex humo factum est, id tantum homo est.

In habitando autem in corpore anima ex 'ipsa
participatione carnis, hominis nomen accepit:
ficut Apostolus, interiorem hominem dicitanimam, non carnem conditam esse ad Desimaginem. Malè ergo à quibus dam creditur anima
hominis esse corpoream, que per id ad Desimaginem facta est, ve si non incommutabilis, ve
Deus, esse tamen incorporea ve Deus existeret.

Jis Sicut Angeli, ita & animæ/hibent/initium, innem verò nullum. Nam quædam in rebustemporalia funt, quædam perpetua, quædam verò fempiterna. Temporalia funt quibus ineft ortus, & obitus. Perpetua, quibus ortus, non terminus. Sempiterna, quibus, nec ortus, nec

terminus.

4 Animam non esse partem divina substantia, vei natura necesse am priusquam corpori mificatur, constat; sed tunc eam creari; quando & corpus creatur; cui admiseri videtur. Philosophoru sententia dicunt esse animam, priusquam nascatur in corpore. Quod verum esse nullis approbatur indicijs. Nam vrum antea sussema, necipis nonimus, necipis nonimus, necipis nonimum dicat, habemus. Non est espò quarendum, que quarendo magis est irridendum.

Gentiles & hæretici de anima disputareconantur, sed quomodo de illa aliquid rectè sentire possunt, qui auctorem, ad cuius imaginem

facta

facta elt, non nouerunt? Et ideò multa errore digna-dixerunt.

Mutabilis est anima, non localiter, sed temporaliter suis affectionibus. Corpus autem & loco & tempore mutabile est: quia & répore 2mutattir, & loco variatur. Quod est ad corpus mutatio locorum, hoc est, ad animam mutabilitas cogitationum. Quæ varietas malæ motionis túc menti inhæsit, quando ab æternorum contemplatione primus homo recedens in illo stare noluit, à quo male recessit; & iusta damnatione inconstans, per rerum raptus varietatem defluxit.

7 Multum ex sua natura splendorem possidet anima; sed fuscatur commixtione carnis, qua detinetur inclusa. Ex eins enim parte vertitur ad peccandi infirmitatem, Salomone docente: Corpus quod corrumpitur aggrauat animam, & deprimit terrena I habitatio sensum multa

cogitantem.

De sensibus carnis:

CAP. X III

On virtute, non sensu corporis : sed ratione mentis excellimus animalibus cæteris.

Pro rebus/corporis veendis sufficit sensus carnis, non pro spiritualibus capiendis.

Gregor, lib. S. Moral C. a mometur.

3 retinetur.

Sapient.9.

4 corruptibile. s inhabitatio.

C.35.

Ex Augusti lib, cofeff.io. 34

1 aliter.
2 praterquam
quod.
3 sta fibimin ip
fit vertutes feu
tiends Nam.

40/ser/900

Illecti autem homines vsu corporearum rerum nihil putant falital esse, præterquod carnis sensu concipiunt. Sicut præcellunt sibi corporei sen sus diversitate locorum : 3ita sibimet virtute sen tiendi precellunt. Nam sicut præstantior est odoratus sapore, & positione loci, & sentiendi longinquitate: sic auris odoratu. Longiùs enim audimus, quam odoramus: & sic oculi, auribus: longiùs enim videmus, quam audimus. Animus autem & loco, & merito, his vniuersis sensibus superfertur. In arceenim capitis costitutus, quod illi corporaliter non attingunt, iste intellectualitèr contuetur. Amplius excellit oculorum sensus cæteris sensibus: quadoquidem quæ ad alios pertinent sensus sinde dicamus, veluti cum dicimus: Vide, quomodo sonat; vide, quomodo Sapit. &c.

4 excedie.

5 rade.

6 fed fe.

7 certum.

Augusti. co-

8 mête fibi eas figente. Quemadmodum oculus , ita & animus catera videt , "lele non intuetur. Aliatum enim rerum origines, species, & magnitudines perspicit; de seattem tanta veri ignorantia infictur, ye in his omnibus nihil 'incertius contempletur.

4 Homo, qui miraris syderum altitudinem, & maris profunditatem, animi tui abyssum intra, & mirare si potes. Multa cogitantes sine sensu carnis, & sine i mag inibus viuis, animo tantum cernentes intuemur, memoria si, mente sine eas figente, tenemus. Multa quoq intelligimus sensu, qua lingua explere non possumus.

Innoxios

Innoxioselle infantes opere, no esse innoxios cogitatione, quia motum, quem gerunt mente, non dum possunt explere opere: ac per hoc in illis attas est imbecillis, non animus. Ad nutum emit voluntatis nondum obtemperat illis fragilitas corporis; nec adeò opere nocere possunt, sicut cogitatione mouentur.

Ex causa vocabulum sortita est cogitatio. Cogendo enim, fanima reminsci quod memoriç commendatum est, dicitur cogitatio. Resum on nium thesaurus, memoria est. Ipsa est enim custos rebus inuentis, ipsa cogitatis de quaad liquidum difficile est alique dispurare, quia grandis cius perplexitas est, & animushplacest.

Imago à fensibus corporis remota, suz speciei similitudinem relinquit in memoria: beatitudinem autem non per imagines sicut catera, sed sicut gaudium sine imagine reminiscimur. Dum obliuionem \* amemoramus, non per se ipsam adest. Quod si per se ipsam adesse vitique non obliuisceremur.

Communem hominis, animalium quesse memoriam, nullum autem animalibus irrationabilibus intellectum inesse, sust homini rantum prædito ratione. Cæteris enim in ipsa qualitate considerationis suæssensus, non intelligentia ments est.

9 animum.

Ex Augusti libr. 10.con-

to memora

E 2 De

## De Christo.

## CAP. XIVE

Ex Gregor. li.Moral, 29. c,1.



ILII Dei perfecta natiuitas, nec cepit esse, nec dessi: ne præterita sit, si dessit, & ne imperfecta sit, si adhue sit: sed sit ætersa, sit & perfecta, quatenus in ea natiuitate

æternitas, & perfectio habeatur.

Ex vtero virginis minor dicitur patre Chriftus, videlicet iuxta humanam assumptionem, non iuxta diuinitatem.

Christus & in forma serui seruus, & insterui serui ser

Mediator Dei, & hominum; homo Christus Iesus nequaquiam alter in humanitate; alter in deitate est: sedjin vtraque natura idem: vnus est. Nee purus homo conceptus est; nee purus homo editus est; nee postea meritum vt Deus estet; accepit: sed Deus verbum manente incommutabili essentia, qua illi eum paéte; & Spiritu Sancto est coateena; assumpassiis pati, immortalis mori; & attenus ante sæcula temporalis posset ostendi.

Media-

Ioann. C. 12.

Ex Gregor. libro Moral. 18.c.36. Auguillité Me dit.c.16. Mediator Dei, & hominum homo Christus Iesus, quamuis faliud/ex patre, aliud ex virgine; non tamen alius ex patre, alius ex virgine: sed i pse æternus ex patre, i pse tempotalis ex matre: i pse qui fecit, i pse qui factus est : i pse de patre sine matre, i pse de matre sine patre i pse de patre sine matre, i pse de matre sine patre i pse conditoris templum, i pse conditoris emplum, i pse conditoris : maniens vnus de vtroque, & in vtraque natura; nec/natura copulatione consustins, nec natura distinctione geminatus.

Ideò Deus inhomine venit, quia per se ipsum ab hominibus econosci non potuit. Sed vade e nobis 'consuluit, inde despectionem tulit: quia infirmiratem, quam pro nobis suscepti, homo superbus despexit. Ob hoe infirma, & stulta mundi elegit, vt sottia & sapientiora, per quæ non

cognoscebatur, confunderet.

Sicut cibum fortem inualidus infans capere non potelt, nisi à matre prius editus, in lactis succum vertatur, vt squod in cibo non potuit vti, sugendo potetur in lacte per carnem: ita & nos, dum essemus infirmi ad conspiciendam verbi attentitatem, factum est ipsum verbum caro, vt enutriti per carnem, fortioresque effecti, cibum soldidum, idest, sverbum Domini cum patre sempiternum contemplando, vt Angeli satiemur.

Prima Dei dona esse, quibus nos nobis reos

Ex Gregor. vbi fupra, 3 aund für ex

1. /2/ Vid

/3/ar

Ez Gregor. 29.Mora.c.1.

4 confulit.

1.ad Corine.

5 que.

6 validum. 7 | verum Deй;

cffc

S. Isid. lun. Hispalensis Episc. 38 esse oltendit. Qui dum iaceremus sub reatu culpæ, iustos nos esse credebamus. Venit medicus, patefecit vulnus, composuit semetipsum, & de sua morte nobis medicinam aptauit, vt no effet oftenfor tantum vulneris, sed & sanator. Primum ad Ifrael venit Christus, sicut & ait: Marth. 15. Non sum missus nistad oues, quæ perierunt domus Ifrael. Ad populum enim Ifrael prius venit, sed quod non elsent credituri, Propheta non Efai.41. tacuir dicens. Primus ad Sion dicet; adfum: & Hierusalem Euangelistam dabo; & vidi, & non erat neg; extitit quisquam qui iniret confilium, & interrogatus responderet verbum. Sed quia ad gentes transituir, sequitur : Ecce seruus meus Efai.42. suscipiam eum, electus meus complacuit sibi in illo anima mea:dedi spiritum meum super eum, iudicium gentibus proferer. Quamuis ordine nostræ liberationis nescie-Ex Gregor. lib Mora.33. rit diabolus, sciuit tamen quod pro saluatione hominum Christus aduenis: sed quod sua idem nos morte redimeret, ignorauit:vnde & eum occidit. Nam si ille Christum per mortem redimere humanum genus scisset, non eum vtique peremisset. Quòd nouerit Diabolus pro salute humani Grego. ibid. generis Christum venisse, Euangelij testimonio docetur; quem vt vidit, cognoscendo pertimuit, dicens: Quid nobis & tibi fili Dei? venitti ante tempus perdere nos. Christus

Grego. lib. 3. Moral, c. 11.

Christus, sicut peccatum, quod pœna dignum est, non admisit; ita pœnam peccati noftri suscepit: vt per indebitam pænam suam,debitam ablueret culpam nostram : vt per hoc amitteret Diabolus, qui reos tenebat, dum vnú interfecit, qui nihil peccati 8admiserat. Ideoq; quos quasi iustè tenuit, amisit : quia iniustè redemptorem nostrum occidir.

Illusus est Diabolus morte Domini, quasi anis. Nam oftensa Christus suæ carnis mortalitate, quam interimenda ille appetebat, abscondit diuinitatem ; vt laqueum quo eum velut auem improuidam prudenti irretiret decipula. Nam sinnox Christus non occideretur, homo Diabolo addictus per przuaricationem non

absolueretur.

14 Diabolus dum in Christo carnem humanitatis impetit, quæ patebat, quasi hamo diuinitate eius captus est, quæ latebat. Est enim in Christo hamus, diuinitas: esca autem caro: linea genealogia, quæ ex Euangelio reciratur: Tenens verò hanc lineam Deus pater est; de quo Apostolus: Caput Christi Deus. Et Lucas lineam generationis Christiab imis ad suma contexens închoar à Ioseph, & consummat in Deum, dicens: Qui fuit Heli, & perficiens lineam generis, ait: Qui fuit Dei.

Ex Gregor. lib.M ora.33. C.10.

s.ad Corint.

Luc.z.

1577 Ildeo Dominus in inferno descendit, vt his qui ab co/non pœnaliter detinebantur, viamape

TITCE

Ifai.c. 51. 10 quando.

riret reuertendi ad cœlos, juxta testimonium - Isaiæ dicentis: Posuisti profundum marisviam, vt transirent liberati. Viam quippe Christus in profundum maris posuit, reum in infernum descendens, sanctis iter ad coelos reuertendi moltranit.

Ex Gregor. lib. Moral 4.

Sancti ex tempore resurrectionis Christi, statim vt de corpore exeunt, mox ad coelestem habitationem ascendunt, quod antiquis patribus non dabatur. Nam ante aduentum Saluatoris, quanquam sine pœna supplicij; tamen non in cœlo ledin inferno Sanctorum anime tenebantur : pro quibus absoluendis Dominus in infernum descendir.

17 Christus in cœlum ascedens, discessit quidem carne, sed præsens est maiestate, secundum illud, quod ipic ait : Ecce egò vobifcum fum víque ad confummationem faculi. Ti

18 Sed & Christus ad dexteram patris, non vt dexteram corpoream habeat pater: sed dextera, patris beatitudo est, ficut finistra miseria.

Hac in editis Pani Ted no no Ares M. Midefidescutur. 1 1 Vbs forfitan perconcitatur quispiam quid jit , quad eguer: Nemo afcandet in ca-

Matth.28.

lum nufi que descendit de certe, filins hominis , qui est in certe. Quemodo promittivo hominibus certerum afcenfio, & magis dum sofe dicat: Pater volo, ne voi fum ego, de ioft fine mecum , fi tantum iofe , folus afcendit in colum? Sed fi membra consunneris capiti, vant in fo, de in nebis Christas. Refte erge & spfe afcendie folus , quen & mes in ipfe afcenfuri fumms .



## و بر به درسال درست و د سنده التاب De Sancto Spiritu.

### CAP. XVI



PIRITY'S Sanctus creator eft, ficut pater, & verbum; testante Propheta: Spiritus Domini fecit me, & Ipiracu-

lum omnipotentis viuificauit me.

Spiritus Sanctus patris, & filijest : & inde vnu funt pater, & filius: quia nihil haber pater, quod non habet filius. Non enim res yna, & duorum consubstantialis poterit simul ab eis procedere, & simul inesse, nisi vnu fuerit, à quibus procedit. | Spiritus Sanct pignusaccepit Ecclesia;vt per

eum in vno corpore vnum fierent credentes, per quem pater,& filius vnum essentialiter sunt,ipso Saluatore ad Patrem dicente: Vt fint vnum,fi- Toans cut & nos vnum fumus.

Christus non tantum à patre, sed etiam à Spiritu Sancto se missum testatur, dicente Propheta: Accedite ad me, & audite hoc: Nonà principio in abscondito locutus sum ex tempore, antequam fieret, ibi eram: & nunc Dominus misit me, & spiritus eius.

Spiritus Sanctus, pro co quod consolator sit, paraclêtus nuncupatur. Nam latine paraclêsis, consolatio dicitur. Et re vera dum dona sacramentorum distribuit, consolatione anima praEx Augustiin episto. ad Donatit 106. Iob 33.

Efai 48.

bet.

·2/ Rei/s

a difeit. Ex Gregor. lib.24.Mora. 2 distribuntur.

Ioan.r.

Pau.1.2d Co rinth, 12, ad

Iochs.

bet . Credo equidem, quod magnam lætitiam fentit, qui aliquid frenelante spiritu / 2di deit.

Donum Sancti Spiritus in membris Ecclesiæ figillatim dividitor 18 in fingulis fingula dona 3 tribuuntur. Christus autem omnem plenitudinem gratiarum habuit, de quo ita legitur:Plenus gratia, & veritate. In Christo ergo omnis plenitudo gratiarum est; Nam singulis electis, fingula dona tribuuntur.

In Spiritu Sancto omnis gratia donorum cofistit. Ipse enim, prout vult, gratiarum dona largitur, alijs dans sermonem sapientia, alijs fidem : arque ita vnicuique virtute Spirity Sancti diuisio gratiarum tribuitur, & in omnibus idem vnus habetur. Ipse enim ctiam inesfabilia docet, quæ proferre humanus sermo non potest.

Ante aduentum Domini tantum Propheta, 4& pauci ex omni populo iusti, donum Sancti Spiritus merebantur: post aduentum autem Do mini Spiritus Sanctus cunctis est credentibus distributus: iuxta quod per Prophetath Dominus loquitur; dicens: Et erit in nouissimis dicbus, effundam de Spiritu meo super omnem carnem, & prophetabunt filij vestri , & filiz vestrz. Cun-Cis enim nunc gentibus gratia Sancti Spiritus tradita est, neque in paucis, vt in populo Israël, sed in omni credentium multitudine Spiritus Sancti gratia manet.

Aliquando non dignis, s& reprobis dona

Spiritus

Spiritus Sancti conferuntur, ficut Saulo data est prophetia, & Balaam? Vade & multi in sine dicturi sunt. Domine virtutes in tuo nomine secimus, quibus dicturius est Dominus: Nescio vos vade Wis. 11 m 10 10 4 1

Ex Gregor. lib.7, Moral c.1. 1. Reg. 10. Num.11. Marth.7. Luc.13. 6 fuis.

too Christi aduentum non tantum plebis Iudee, fancti prophetantes expectauerum, fed fuisse etiam in nationibus plerosque Sactos viros promphetia dorum habontesi quibus, per Spiritum Sanctum Christus reuelabatur, sea quibus eius expectabatur aduentus, ficur lob, ficur Balaam: qui Christi viiquo pradicauerum aduentum.

i e n'Conuersio gentum veteri populo latebat, led tamen in consiso Deierat, ve sere : & jam tune à sanctis Prophetis occulte per Spiritum Sanctum prædicabatur aduentus Christi, sicut dicit Propheta : Cum appropinquauerint anni cognosceris, dum aduencin tempus, ostenderis . Nune verò reuelatum patet; quodi tunc carnalibus latebat, spiritualibus verò notum erat, nondum tamen manische dicebatur, cò quod tempus ostensionis non essere a con con carna de la compositioni propinti di dicebatur, cò quod tempus ostensionis non essere populare.

when pro dings to the conservation want debate the conservation and the

260

Ex Cregor. lib.30, Mora C. 29.

Grego.lib.1. Moral, c. 21. teram c.v.

Grego. lib.1. Super Ezech. hemil. 6. & libers.Mora.

capacitate.



I a per quam itur ad Christu, lex est; per quam vadunt ad /eum hi, qui, ve est, intelligunt 'cam. Sanctarum scripturarum al-

titudo, quasi motes pascuæ sunt:

ad quos dum quifq: iustorum conscédit, le pascuz indeficientis refectione invenifie cogaudet.

In scripturis sanctis, quali un montibus excelfis , & viri perfecti habent sublimia intelligentiæ, quibus gressus contemplationis quasi cerui erigant: & simplices quasi parua animalia inueniunt modicos intellectus, ad quos humiles ipsi refugiant.

Seriptura facta infirmis, & fensu paruulis, fecundum historiam humilis videtur in verbis: cum excellentioribus autem viris altius incedit, dum eis sua mysteria pandit; ac per hoe verisque manet communis, & paruulis, & perfectis.

Scriptura sacra pro vniuscuiusquè lectoris intelligentia variatur, sicut manna, quod populo veteri pro singulorum delectatione variu dabat saporem. Juxta lensuum capacitatem singulis fermo Dominicongruit. Et dum sit pro vnius cuiusque intellectu diuersus, in se tamen permanet vnus.

Ideo

Grego.lib. 1, Moral, C. 27.

6 Ideo in libris sanctis quædam obscura, quæ-- dam aperta reperiuntur, ve intellectus lectoris, & studium augeatur. Nam si cuncta paterent, statim intellecta vilescerent . Rursus si cuncta clausa existerent, confestim diffidentiam gignerent. Ne ergò de obscuris desperatio siat, ca que manifesta sunt, satiant; & ne de intellectis fastidium existat, ca quæ clausa sunt, desiderium excitant. Nam pleraquè quantò magis latent, tantò magis Idefidetium præbent.

7 In scripturis sanctis sæpè ca, quæ futura sunt, quali facta narrantur, ficut est illud : Dederunt in escam meam fel, & in siti mea porauerunt me aceto. Sed cur futura quasi præterita scribuntur; nisi quia ca, quæ adhuc facienda sunt in opere, iam facta funt in diuina prædestinatione? Nobis igitur temporaliter accidunt, quæ à conditore somnibus sine tépore proudentur.

8 Propterea Propheta rerum futurarum gelta præsentibus miscet rebus, vt ita credantur illa futura, quemadmodum ista cernuntur esse completa. More enim suo per præsentia, de futuris loquitur: sicut in persona Ierusalem de Ecclesia: Et sicut in persona Effraim de hæreticis.

Pro factis diuinis plerumque & dicta ponuntursideireo, quia non operatione manuum Deus, fed dicendi imperio operatur, sicut scriptum est: Dixit, & facta funt:mandauit, & creata funt. Pfal32.

Quod in scripturis sacris vna bis repetitur fenten-

e quercitium. Ex Gregor. Moral 1134.

in fin

fententia, aut confirmationis causa est, aut mysterij: sicut lex, & gratia : sicut initium, & perfectio : sicut bonum, & melius.

to Lex diuma/rubus distinguitur partibus historia, pracceptis, & prophetia. Historia estin
his, quæ gesta sunt. Praccepta, in his, quæ iussa
sunt. Prophetia in his, quæ futura pronunciata sunt.

12 Lex diuina triplici sentienda est modo. Primò, vt historicè: Secundò, vt tropologicè: Tertiò, vt mysticè intelligatur. Historicè namque
iuxta literamitropologicè, iuxta moralem sentiam: mysticè, iuxta spiritalem intelligentiam. Ergò sic historicè oportet sidem tenere,
vt è am & moralitèr debeamus interpretari, &
spiritalitèr intelligere.

13 3. 10 Tria, & septem præcepta sunt; sed tria ad amorem Dei pertinent, septem ad homines. Illa tria, quæ //ad amorem Del pertinent; in vna tabula seripta succepta sunt in reliqua septem in secunda. In prima tabula trium mandatorum hoc primu est: Diliges Dominum Deum tuum. In secunda: Honora patrem tuum, & mattem. Hinc est, quod Saluator sentem tuum, & mattem. Hinc est, quod Saluator sentem tuum, & hoc primum in leges ait: Audi strait; Dominus Deus tuus Deus vnus est, hoc primum est. Secundum verò simile est huic Diliges proximum tuum, sicut te ipsum. Vnum namque præceptum de prima tabula dixit, quod ad Dei

pertifict

ofci

to decem pracepta funt.
Ex Augusti,
lib.de decem
chordis. c. s.
11 ed Denno.

Matth. 24.

pertinet amorem ;alterum verò de alia tabula, guod ad hominis pertinet dilectionem.

# De Ecclesia & haresibus.

# CAP. XIX.



EMINA est Ecclesiæ pulchritudo : vna , quam hic benè viuen. do consequitur : altera, per qua illic ex retributione glorifica-

Ecclesiæ propter Christum geminæ tribula-

tiones existunt : idest, side quas à paganis pertulit in martyribus: siue quas ab hæreticis perfert in diuersis concertationibus. Vtrasque autem per gratiam Dei exsuperat, partim ferendo, partim resistendo.

3 Sancta Ecclesia catholica, sicut malè viuentes in se patienter tolerat : ita male credentes à se a start a man a start a

repellit.

4 Sancta Ecclesia contra gentilium, atque hæreticorum /perfinaciam summopere sapieriam, & patientiam opponere studet: sed exercetur - eius sapientia, cum tentatur verbis exercetur patientia, cum tentatur gladijs Nune einm persecutionibus appetitur, nune falsis assertionibus laceshitur.

Causa pravitatis hæreticæ, doctrinis est pro-

Ex D. Greg. Moral, lib.9.

Gregor.ibid.

Apud Greg. lib. 18. Mora. C.I.& 19.C.8.

Ex Greg.li.7

pagata Ecclesia; nam antea simplici tantum side vigebat. Harteticorum igitur occasione propagati sunt doctores in side: & per acumina haresum Ecclesiæ magistri creuerunt. Nam tunc clarius manisestatur veritatis assertio, quando patuerit quælibet dissenso/

Sancta Ecclesia ideò dicitur Catholica, pro co quod vniues saliter per omnem sit mundum dissus. Nam hæreticorum Ecclesiæ in partibus mundi coarstatur: hæc verò in toto orbe dissus atmodicoarstatur: hæc verò in toto orbe dissus sundi carpanditur: Paulo attessante A postolo: Gratias (inquit) ago Deo meo, pro omnibus vobis, quia sides vestra annunciatur in vniues so mundo. Hæreses autem in aliquo angulo "mundo, aut in vna "prouincia inueniuntur vessari. Ecclesia verò catholica, sicut per totum mundum extenditur; ita & omnium "gentilium societate construitur.

750. Qui sunt hæretici, nisi qui relicta Dei Ecclesia priuatas elegerunt societates ede quibus Dominus dicit: Duo mala fecit populus meus, me dereliquerunt fontem aquæ viuæ & foderunt libi cisternas dissipatas, quæ continere non valent aquas.

8. 22 Causa heresis ob quam rem sit adexercitationem fidei. Via verò per quam sit, obseutitas est diuinarum seripturarum, in qua caligantes heretici aliud, quam se res habeat, intelligunte nec esse possibility. 3 quia id ipsum quod existunt,

hæreles

Ad Rom.i.

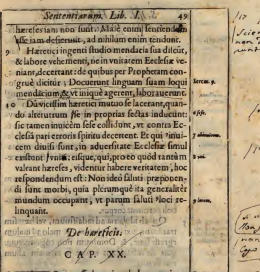
2 mandi funt.

3 gente.

4 gentium

Ierem 13.

y quia id ipsu quod existunt ha efes iam non funt, male enim fent endo i ficuciam no asquirum.



Qn posse hazericos habere veniam, mis per Ecclessam carbolicam constarticut & amici Tob non per se placare / Deum potuerunt, misi pro cis

lob sacrificium obtulisser.

Opera bona, que heretici faciunt, & instituia

illo-

Ex D. Greg. lib.35 Mora. c.5.

s fbi Deum.

Augustin, de fide ad Petrum. et 1/2.

Ierem. 15. 1.

Cyprian de vnitate Eccl.

Augult.li.18.

de ciuit Dei.

Ierem. 9. 3

الكري وعودك

i Dava.

Paul ad Ro.

Ezech. 16. 72

20/4

#### Sententiarums. Lib. 1. nos, non natura fed adoptione clamamus sdi-S Dec. centes Pater noften qui es in colispine 20 Non folum santum natiuitate fed ctiam imitarione filios posse alicuius vocario Nam Iudzi Matth.3. Ioan.8.

secundum carnem filij Abrahæ, secundum vero or conversationem filij Diaboli nunoupantur : ac per hoc illi funt femen Abraha qui eins imitatue fidem , non qui ex eius generari funt carne.

8) wir Delerrore auctorie traincora quibuftiam & nomen, & culpa: ve ipfius vocabplo cenfeatur, cuius & errorem insequitur, ficut Ecclesiz Peramin Apocalypli dicitur. Habes renemes dobe armam Balaam, & lez beb Dodrinam igitur oi Balaam dicitut habere, propterimitationem no -n propter præfentiam corporatem, muroihn:

Actor. 13.

6 conerfromem.

Hodorus lib. etym. 8.c. s. Perga. & Thyaura in Apot al. Habes illic, Orc. Apocala.

. 1.6. E.O.L.

res cloriam Dei in mendaciam engineer & aud 3 das a De gentibus, mon lus 3 1 ומכומכניות למונקרות.

Primum ving Xoc cq CAcoluit appearife

cundum vero eff, veid quod apperer, a prechen-16 HILOSOPHI gentium, non ficut oporter, Deum quærentes, in Angelos inciderunt pizuáricatores : factulque estillis mediator diabolus ad mortem; ficur nobis

to Christus ad vicamo thibito marving bol , it 26 Muleum mundi Philosophi prædicantur in dimensione temporum, cursuque syderum, ac discussione elementorumi& tamen hoc non nifi

Gregor. lib. Moral 25. C.

1 esciderunt.

11 3

z

G

à Deo

S. Isid. Iun. Hispalensis Episc. 52 2 foperbe.

à Deo habuerune. Volando enim / superpe, ve aues aëremite mergentes/in profundu, ve pifces mare: & vi pecora gradientes, terram deferiplerunt : verum tamen tora mete auctorem corum intelligere nolucrunt.

Quare non possunt animalia bruta interrogate? quia nesciunt tatiocinare. Ideò non diffimiles gentiles homines animalibus extiterunt; qui ralia non confiderantes, & ipsa amplius diligentes víque ad corum cultum cuanuerunt.

Via Christus est : siquis in ca non graditur, no est quo modo veniat ad Deum Philosophiautem mundi veique Deum cognouerunt, sed quia displicuit illis humilitas! Christi, in inuio transierunt, &mon in viar I leoque euanescentes gloriam Dei in mendacium mutauerunt:& rectitudinem viæ telinquentes, in anfractibus inciderunt terrorum.

Primum vnicuique eft scire, quid appetat:secundum vero est, vt id quod appetit, apprehendat: Imperfecta quippe sapientia est, quò sendas seire : & nescireiter, per quod expediar, ire. Quid enim prodest, siquis famis tempore vbertatis regionem videat; & viam per quam ad illam pergat, ignoran ecce patriam quisque querit, sed qui viam perdidit, errando graditur, non proficiendo quantò que plus ambular, tanto magis ab co, quodiquerit elongatur.

Qui viam regiam , hoc elt , Christum deserit;

Ad Rom. s. euanuerút in cogitationibus,

Pfal.6. Ro.I. 12.8

& si videat veritatem, à longe videt: quia nisi per viam, non est, quomodo ad eam appropinquet. Quodsi gradiens per desertum , leonem incurrerit, semetipsum redarguat, dum in Dia-bolifancibus hæserit.

De differentia testamentorum.

### CAP. XXII



VIDAM/bæretici ideò non recipiunt vetus testamentum, pro co quòd aliud in tépore prisco, aliud agatur in nouo. Non intelligentes quod Deus quid cui-

que cogruerit tempori / incognica quadam di-Aributione concesserit : sicut in lege imperat nuptias; in Euangelio virginitatem commendat : in lege oculum pro oculo auferre; in Euangelio alteram prebere percutienti maxillam.Sed illa pro tempore fragili populo, ista vetò perfe-Cto; vtrique tamen pro tempore suaqueque conuenientia commodans. Et tamen pro ista mutatione non est credendus Deus mutabilis, sed potius inde admirabilis prædicandus est: quia manens incommutabilis, quid cuique(vt diximus) - tempori commodum fuit, magna cum diltributione concessir.

Sub veteri testamento minoris culpæ erant

Augusti. lib. confef.3.c.7. & quinto fer mone de ad-

Deuter-15.

Matth 19. Deuter.19.

Matth.

peccata

4

peccata; quia in co non ipfa veritats, sed vembra veritatis aderat. Nam in testamento nouo/præceptis altioribus veritate manisesta sacta quædă, quæ in illo populo ymbra veritatis deseruierant, deserenda nobis præcipiunitus. Illic enim fornicatio, & retributio iniuriæ permissa sunt, necebant; in testamento autem nouo graui animaduersione damantur, sa admittantus.

De symbolo , & oratione.

### CA P. XXIE

IDE I/ fýmbolů, & dominica oratio pro tota lege paruulis Ecclefie ad coelorum regna fufficit capeffienda. Omnis enim latitudo feriputrarum in cadem oratione do-

minica, & fymboli breuitate concluditur. Vnde & Propheta Efaias dicit: Abbreuiationem audinia Domino Deo exercituum, super vniues same retram: Attendite, & audite eloquium meum. Sed hæc abbreuiatio, autillud intelligitur, quod Dominus dicit: Omnem legem, & Prophetas in duobus præceptis dilectionis Dei, & proximi pendere: aut propter ipsam orationem dominicam, vel symboli breuitatem; in quibus (w predictum est) omnem scripture coarctari certnimus latitudinem.

#fai.c.to.

/aum

1 scripturarun

# De baptismo & communione.

### CAP. XXIII



OLAM Ecclesiam catholicam habere baptismu ad salutem Zacharias Prophota testat: In die(inquit) illa erit fons

Zachar.c.13.

I originali.

patens domui Dauid, & habitantibus in Ierusalem, in ablutionem peccatoris, & menstruatæ. Domus quippe David & Ierusalem Christi Ecclesia est, in qua manat fons in ablutionem peccatorum. Hæretici autem id folum imaginaria ostentatione faciunt, ideoque illis baptismus non ad remissionem peccatorum, sed ad supplicij testimonium datur.

2 Pro solo reatu originali luunt in inferno nuper nati infantuli pœnas, si renouati per lauacru no fuerint Proinde Adæ causa nuper natus infans, - in non regeneratur, damnatur, quia toriginis

m noxictate perimitur.

Cur paruuli peccato originali carentes per baptismum, & nec dum proprium habentes deanlichum a bestijs poenisque exteris laniantur. -Hacigitut caufa oft! Baptismus enim à poena aterna, non a prasentis vita supplicio liberat. Quòd si a pœna præsenti homines liberarentur per baptismum, ipsum putarent baptismi præmium, non illud æternum. Ergò foluto reatu peccati,

peccati, manet tamen quædam temporalis pena; vt illa vita feruentius requiratur, quæ erità penis omnibus aliena.

Nullus negat fidelium etiam post baptismu, quo peccata delentur, quotidie quandiu in sito faculo sumus, ad Deum nos debere conuerti.
Quod quamuis sine intermissione sit quotidie agendum, nunquam tamen secisse sufficiet.

De confect. D.4. c. qui in maternis. Qui in maternis vreris funt, ideo cum matre baptizari non possunt; quia qui natus adhue secundum Adam no est, renasci secundum Chrisstum non potest. Neque enim dici regeneratio in eo poterit; quem generatio non præcessit.

Qui intra Ecclessam non ex dignitate Ecclesiz viuunt, sed sidem, quam verbo tenent, operibus destruunt, de. ipsis legitur: Multiplicati sunt super numerum, vt subaudias in regno pradestinatorum.

De confect. D.s cap Qui scelerate.

Pfalm 39.ibi

.

lerem. 11.

1.Corint.11.

Qui scelerate viuunt in Ecclessa, & communicate non dessinunt, putantes se tali communione mundari: diseant nihil ad emendarionem
proficere sibi, dicente Propheta: Quid est quod
dilectus meus in domo measecit selera multar
Nunquid carnes sanctæ auferent à te malitias
tuas & Apostolus: Probet, inquit, se ipsum homo & sic de pane illo edat, & de casice bibat.

De

# De septem regulis :

### CAP. XXX.

EPTEM ese, inter cateras, regulas 11 mmat. locutionum fanctarum feripturarum

quidam sapientes dixerunt.

Prima regula est de Domino, & eius corpore; qua de vno, aut ad vnum loquitur: atque in vna persona, modò caput, modò corpus ostendit, sicut Esaias ait: Induit me vestimento salu- | #fai.61. tari quasi sponsum decoratum corona, & quasi sponsam ornaram monilibus suis. In vna enim persona duplici vocabulo nominata caput, idest, Sponsum & Ecclesiam, idest, sponsam manifestauit. Proinde notandum in scripturis, quando specialitèr caput describitur, quando & caput, & corpus: aut quando ex vtroque transcat ad verumque ; aut ab altero ad alterum : sicque quid capiti, vel corpori conueniat, prudens lector intelligat

Secunda regula est de Domini corpore vero, & permixto. Nam videntur quædam vni convenire personæ, quod tamen non est vnius, vt est illud : Puer meus es tu Ifrael, ecce deleui, vt Ofez.11. nubem, iniquitates tuas, & sicut nebulam peccatatua: convertere ad me, & redimam te. Hoc ad vnum non congruit. Nam altera pars est, cui

/33

8 2

peccata deleuit, cum dicit: Puer meus es tu. Et altera, cui dixit: Conuertere ad me, & redimam te. Qui fi conuertantur, eorum peccata delentur. Per hanc enim regulam, fic ad omnes loquitur feriptura, vt & boni redarguantur cum malis, & mali laudentur feum bonis. Sed quid ad quem pertineat, qui prudeter legerit, difect.

Tertia regula est de litera, & spiritu, id est, de lege, & gratia: lege, per quam pracepta sacienda admonemur (gratia, per quam), vt operemur, iuuamur. Vel quod lex non tantum historicè, sed etiam spiritaliter sentienda sit. Namque & historicè oportet sidem tenere, &

spiritalitèr legem intelligere.

Quarta regula est de specie, & genere, per quam pars pro toto, & totum pro parte accipitur: veluti si vni /populo, vel cuitati loquatur Deus, & tamen intelligatur omnem contingere mundum: sicut in plalmis: Et adotabiint, inquit, eum filie Tyri in muneribus shize Tyri, silaz gentium, ab specie ad genus: per Tyrum enim vicioam tune huic terræ, vbi prophetia erat, significabat omnes gentes credituras Christo: vnde & benè sequitur: Vultum tuum deprecabutur omnes duvites terræ. Sie & per asaa Prophetam dum aduersus Assyrium dominus comminatur dicens: Vt eosteram Assyrium in terra mea, & in montibus meis conculcem eum. Et erit Babylon illa gloriosa, & regnis

inclyta

36 gent .

Fi .\_\_ Pfal.44.

fai.14.

inclyta, ficut subuertit Dominus Sodomam, & Gomorgam. Nam licet aduerlus vnam ciuitatem Babylonem, per Esaiam Dominus comminetur, tamen dum contra eam loquitur, transit ad genus de specie, & convertit generaliter contra totum mundum sermonem. Certe si non diceret aduersus vniuersum orbem, non adderet infrà generaliter: Et disperdam omnem terram, & visitabo super orbem mala, &c.quæ sequentur ad internecionem mundi pertinentia : vnde & adiecit : Hoc est consilium, quod cogitaui super omnem terram, & hæc est manus eius extensa super omnes gentes. Item, dum sub persona Babyloniz arguit vniuersum mundum dicens: Disperdam omnem terram, & visitabo super orbis mala, & catera, qua sequuntur, ad internecionem mundipertinentia: rursus ad eandem quasi de genere ad speciem reuertitur, dicens quæ eidem ciuitati specialiter contingerent. Ecce ego suscitabo super eos Medos. ibid. Nam regnante Balthasar, à Medis est obtenta Babylonia. Sic & onus Aegypti ex persona eiusdem, totum vult intelligere mundum, dicendo: Et cocurrere faciam Aegyptios aduersus Aegyptios, regnú aduerlus regnú :cum Aegyptus non multa regna, sed vnú habuisse describitur regnú.

Quinta regula est de temporibus, per quam aut pars maior temporis per partem minorem: aut pars minor temporis per partem maiorem

indu-

H

Hem paya s in quib. que adhuc facientes erent, jon for Etanumeratur. Pfal.11. ! Jed

inducitur; sicut est de triduo dominica sepulturæ: dum nec tribus plenis diebus, ac noctibus iacuerit in sepulcro: sed tamen à parte totum triduum accipitur . A toto pare, vt est illud : Et erunt dies vitæ hominis anni centum viginti : du tantum centum víque ad diluuium inucniantur, exquo hæc à Domino statuta sunt. Vel sicut illud; quod quadringentis annis prædixerat Deus, filios Israel in Aegypto seruituros, & sic inde egressuros; qui tamen dominante Ioseph, Acgypto dominati sunt lace statim post quadringentos annos egrelli funt, vt fuerat repromifsum; sed quadringentis triginta peractis ab Aegypto recesserunt # 1d hanc temporum regulam pertinent illa quæ dum adhue futura funt, quali iam gesta narrantur,vt est illud : Foderunt manus meas, & pedes meos, dinumerauerunt omnia ossa mea; & diuiserunt sibi vestimenta mea, & his similia In/quibus futura, sanquam iamfacta fint, ita dicuntur. Sed cuf qua adhuc facienda erant, iam facta narrantur ! Quia que nobis adhue futura funt, apud Dei aternitatem iam facta funt. Quapropter/quando aliquid faciendum esle pronunciatur, secundum nos dicitur: quando verò quæ futura sunt, iam facta dicuntur, secundum Dei æternitatem accipienda funt/japud quem lam omnis facta funt, quæ futura funt.

Sexta regula est de recapitulatione. Recapi-

tulatio

tulatio enim est, dum scriptura reddit ad illud, cuius natratio iam transferat : sicut cum filios filiorum Noë scriptura commemorasset, dixit illos fuille in linguis, & gentibus suis: & tamen postea, quasi hoc etiam in ordine temporum sequeretur, Et erat, inquit, omnis terra labium vnum, & vox vna omnibus erat. Quomodo ergo secundum suas linguas erant, si vna lingua erat omnibus:nisi quia ad illud, quod iam transierat, recapitulando est reuersa narratio. Recapitulatio enim est, dum rerum præteritarum caulæ futuris miscentur gestis, sicut & in Genesi, dum fexto die hominem dicit factum fuisse, denuò recapitulat formatu dicens: Formauit Deus hominem ad imaginem luam : Nec non &vbi expletis omnibus operibus, dum Deum dicit septimo die requieuisse, recapitulando subiungit : Iste generationes cœli, & terræ, quando creatæ sunt, in die quo creauit Deus cœlum, & terram, & omne virgultum agri, antequam oriretur super terram. Nondum enim pluerat Dominus Deus super terram, & homo non erat, qui operaretur terram : sed fons ascendebat de terra irrigans vniuerlam su perficiem terræ. Hæc omnia recapitulando in serie narrationis rebus futuris nectuntur; cum intrà sex dies etiam hæc patrata videantur.

Septima regula est de Diabolo, & eius corpore; quia sæpe dicuntur ipsius capitis, quæ suo

Genefito.

Has quamnis in excussis legantus, samen su omnibus M. Il-nostris deeras,

Gen.zl

magis

Elai, 14.

Matth. 13.

Ioan.6.

magis conucniunt corpori: læpè verò eius vi-dentur dicta membroru, & non nisi capiti congruunt. Sicut in Esaia, vbi dum contra Babyloniam, hoc est contra Diaboli corpus multa dixisset sermo propheticus; rursusad caput, idest ad Diabolum, oraculi sententiam derivat dicens: Quo modo cecidifti de cœlo Lucifer, qui manè oriebaris?) Ex nomine quippe corporis intelligitur caput, vt est illud in Euangelio de zizanijs tritico admixtis, dicente Domino: Inimicus ho. mo hoc fecit, hominem ipsum Diabolum vocans, & ex nomine corporis caput designans. Item ex nomine capitis fignificatur corpus, ficut in Euangelio dicitur : Duodecim vos elegi, sed vnus ex vobis Diabolus est, Iudam vtique indicans, quia Diaboli corpus fuit. Apostara quippe Angelus omnium caput est iniquorum, & huius capitis corpus sunt omnes iniqui: Sicque cum membris suis vnus est, vt sepè, quod eorpori eius dicitur, ad eum potius referatur: rursum quod illi, ad membra iterum ipsius deriuctur.



# De Martyrio. II CAP. XX 1.

E I feruus aduersitate 'vlla non frangitur, sed se pro veritatis defensione vlttò certamini ossert, nec vnquam pro veritate dissidit. Sæpe ex discipulis ad matty-

rium eliguntur, qui suos doctores ad coronam præcedunt: & qui sunt ordine postremi, sunt

nonnunquam in certamine primi.

Vii sanctus vitrò se lim-lagone pro certaminy non debet offerre iustria: sed tamen; / £ agonis fructum videt vberrimum, non debet declinare laboris periculum. Quod si maior est labor, quam animarum lucrum, declinandus est labor, quem minimum comitatur augmentum. Vtrumque enim fecit Apotlolus, qui & periculis se vitrò dedit, ybi maximum animarum lucrum vidit; & sapienter se periculo abstulit, in quo potiorem laborem, quam lucrum esse "peripexit. Vitrò se Paulus sad Ephesum periculis obtulit, quia potius periculo lucrum vidit. Damasci autem ideo periculo subtraxit semetipsem, quia nullum periculi ipsius arbitratus est fructum.

Disce quomodo se ad martyrium offerat

quisque

I sula

2 pro or one cor eminus debec offerre. Vide /20

.

3 agonis fructi

4 praspanit.

Actor.17.

### S. Isid. Iun. Hispalensis Epic.

Ioan,vltimo

quisque vitrò, vel quomodo iuxta sententiam Dei cingatur ab altero, & quò non vult ipse ducatur, nisi quod & propter g'oriam suturam de cettamine iusus gaudet, & propter passionis violentiam resugit subire, quod dolet.

Accipe exemplum adeundi sub trepidatione mattyrij de vsu bellandi, in quo exercitatus quisque in prælio, & per audaciam certamen aggreditur, & per timorem cunctatione mo-

uctur.

fitem accipe exemplum martyrij, de reparatione humani corporis ad falutem; dum quifq; & de spe reparationis gaudet, & de incisionibus malorum ceu amarissimis poculis mœret.

De Sanctorum miraculis.

CAP. XXXIII.

Ex Gregor. homil29.



Ts 1 fi Apostolis virtus data est signorum, proprer sidem gentium nustlendam; Ecclesiæ tamen data est virtus operum, propreresdem sidem ornandam. Et tamen

in iplis Apostolis plus erat mirabilis virtus operum, quam virtus signorum. Ita & nunc in Ecclesia plus est bene viuere, quam signa facere.

Quod nunc Ecclesia non ea miracula faciat, que sub Apostolis faciebat, ea causa est;

quia .

quia tunc oportebat mundum 'miraculis credere; nunc verò iam credentem oportet bonis operibus coruscare. Nam ideò tunc signa siebant exterius, weinterius sides, roboraretur.

Iam fide miracula quicumque requirit, vanam gloriam vt laudetur, quætit. Scriptum est
enim: linguæ in fignum funt, non fidelibus, sed
iinfidelibus. Ecce fignum non est fidelibus necestlarium, qui iam credidetunt, sed infidelibus,
vt convertantur. Nam Paulus pro non credentium infidelitate patrem Publij de infirmitate
febrium virtutibus curat iinfirmantem verò Timotheum fidelem, non oratione sed medicinalitèd separat; vt noueris miracula pro incredulis, non pro fidelibus sieri.

Antequam Antichtistus appareat, virtutes ab Ecclesia, & signa cessabunt; quatenus cam quasi abiectiorem persequatur audacius. Ob chanc vtilitatem cessabunt sub Antichtisto ab Ecclesia mitacula, & teproborum, qui sandalizabuntur, seutras ostendatur, & persequentium audacia setocior essiciatur.

s per miracala.

2 correboraretur. Ex Gregor.

Ex Gregor. li. 27.Moral. C.14.

1.Corint.14.

Actor, 18.

Ex Gregor.



# De Antichristo. & eius signis.

#### CAP. XXVIII

t formam.

2.ad Theff.z.

3 Apoffeli fen

M Apostoli

th.24.



MNIS qui secundum Christianæ professionis inormam aut non viuit, aut aliter docet, Antichristusest.

Plerique autem Antichristi tempora non' visuri sunt, & tamen in membris Antichristi inueniendi funt.

Antequam veniat Antichristus, multa eius membra præcesserunt, & prauæ actionis merito caput proprium præuenerunt, secundum Apostolum, qui jam iniquitatis mysterium operari illum affirmat, etiam antequam reueletur.

Ex Cregor. libr. 33, Moracey Mar-

Magnitudo fignorum fiet sub/Antichristo, vt electi, si fieri potest, in errorem mittantur. Sed si electi, quomodo sunt in errore mittendi? Ergo ibut in errorem titubationis ad modicum, præ multitudine prodigiorum, non tamen deijeiendi sunt à stabilitate sua terrorum impulsu, atque fignorum. Vnde & ideò ponitur, si sieri potest: quia electi non perire possunt, sed citò resipiscen tes cordis errorem religione coërcebunt: scientes prædictum à Domino esse, vt dùm hoc fecerint aduersarij, non conturbentur Sancti.

Tam mira facturus est prodigia, & signa, du

venerit

#### 68

# De Resurredione

# CAP. XXEX

Ex Gregor, lt 4.Moralc. 12.82 23.



NCHOATIO pacis Sanctorú est in hac vita, non perfectio. Tunc autem erit plentudo pacis, dum ad Dei contemplationem absorpta carnis infirmitate coualuerint.

and the state of the state of

Ad Ephef. 4. Augustider. 22 de ciuit.c. 14.& 15. Refurre ctio mortuorum, vt A postolus air, in virum perfectum, in mensuram ataras plenitudinis Christi sutura est: in atate, scalicer, siuncitutis, que prosectu non indiget, & absque inclinatione desectus in perfectione ex viragi parte & plena est, & robusta.

Rom.8.

Quamuis nunc filiorum Dei nomine homines fideles/vocantur, tamen ex eo quod hanc feruitutem corruptionis patiuntur adduc iugo feruitutis addicti, funt accepturi plenam Dei filiorum libertatem, dum corruptibile hoc indueuit incorruptionem

1.Corint.13.

Nunc Deus per speculum agnoscitur, in suturo autem quisque electus facie ad faciem præfentabstura ve ipsam speciem contempletur, quá nunc per speculum videre conatur,

1

In hac vita electorum numero ad dexteram pertinentium, & reproborum, qui ad sinistram ituri sunt, Ecclessam Dei completi dicitur:

Matth. 25.

Sententsarum. Lib. 1. Matth, 13. in fine autem feculi ficut zizania à frumento 

De indicio . Toma 17 2

Confirmed process of the second

#### Destroy of a state of the state LEON COM PICK XXX MIND STORE aron must provide at anima provide



VDICIT diem nouit Christus, fed in Euangelia dicere , !& fcire discipulos noluit; Nam dum dicit idem Dominus per Prophe tam : Dies vitionis in corde meo.

indicat se non nescire, sed nolle indicare.

20 6 10 De domo Dni, sicut scriptum est sincipit iudicium', quando electi; idest domus Dei, hîc per flagella iudicantur s Impij verò illic ad damnationem iudicandi sunt. Vnde & sequitur: Si o aurem primum à nobis, quis finis corum, qui 

3 L' Ad diftricti examen judicis, nec justitia justi fecura eft, nisi pietate diuma : vt & ipsa iustina, qua quifque inftus elt, Deo inftificante inftificetur. Alioquin apud Deum, & ipsa peccatum est. Inde elt quod ait Iob: Innocentem, & impium s iple consumit: Consumitur quippe à Deo /in2 · nosens, quando ipla innocentra liquidius requifira; & diumz innocentle comparata nihil effibiciur, nisi /& ibi/misericordia pierate homo lustificetur. Consumituriteà Deo impius, quando

Efai.62.

2 indicavie.

r. Petr. 4.

Ex. Gregor, lib.9. Moral. C.11.80 12.

4 per divina mi escordia pietate home dec.

examinis

70 S. Isid. lun. Hispalensis Episc. examinis divini subtilicate requiritur, eiusque detecta impietas iudicata damnatur. & innexint. Confumitur finnocons, & impius fimul fine carnis, non pœna damnationis. Ecclef.z. Doctus pariter, & indoctus moriuntur; sed morte carnis, non poena damnationis. Omnia autem pergunt ad vnum locum, dum morte corporali in terram & iustus, & impius reuertu-Ecclef.6. tur. Retributio autem dissimilis, sicuti per eun-Prouer, 11. dem Salomonem dicitur : Quid plus habet sapiens à stulto, nisi quod illuc pergit, vbi vita ell? Ergo omnes in terram pariter redeunt: Nam vbi vita est, non pariter pergunt. Gregor.libr. Gemina punitur sententia impius, dum aut a.in primum hîc pro suis meritis, mentis cacitate percutitur, Reg.c. 3. ne veritatem videat; aut dum in fine damnabitur, vt debitas poenas exoluat. Geminum est divinum iudicium : vnum,quo & hîc iudicantur homines, & in futuro: alterum, quo propterea hic iudicantur, ne illic fdamgentur. Ideoque quibusdam ad purgationem remporalis proficit pœna; quibusdam verò hîc inchoat damnatio; tot illic perfecta speratur perditio. In iudicio reprobi humanitate Christi, in qua 3 indicatorus. Biudicatus est, videbunt, vt doleant; diuinitatem verò eius non videbunt, ne gaudeant. Quibus enim diuinitas eius oftenditur, viique ad gaudium demonstratur. Pro

Pro diversitate conscientiarum, & mitis apparebit in iudicio Christus electis; & terribilis reprobis. Nam qualem quisque conscientiam tulerit, rialem & iudicam habebit : vt manente in sua tranquillitate Christo, illis solis terribilis appareat, quos conscientia in malis accusat.

Ex Gregor. livas, Moral C.5 & 6.

gtale & indi

Ex Gregor. li. s6. Moral C. 24. & Magiftr. in 4. D.

Duz funt differentiz, vel ordines hominum, in iudicio, hoc est, electorum, & reproborum; qui tamen dividuntur in quatuor. Perfectorum ordo vnus est, qui cum Domino iudicat, & alius, qui iudicatur: vtriquè tamèn cum Christo regna. bune. Similitèr ordo reproborum partitur in duobus, dum hi, qui intra Ecclesiam sunt mali, iudicandi sunt,& damnandi: qui verò extra Ecclesiam inveniendi sunt, non sunt iudicandissed tantum damnandi.

Primus igitur ordo corum, qui iudicantur,& percunt ; opponitur illi ordini iobonorum, de quo sunt, qui iudicantur, & regnant. Secundus ordo corum, qui non iudicantur, & percunt, opponitur illi ordini portodorum, in quo funt hi, qui non iudicantur, & regnant: Tertius ordo corum qui iudicantur, & regnant, illi ordini est contrarius, de quo sunt qui iudicantur, & pereunt. Quartus ordo corum qui non iudicantur, & regnant, opponitur illi contrario ordini, in quo illi funt, qui non iudicantur, & pereunt.

# De gehenna

## C A P. XXXIII. adomat



VPLEX damnatorum poena est, in gahenna, quorum & mentem vrit tustua, & corpus slamma iuxta vicissiudinem: vt qui mente tracta-

Complete, Paleman

uerunt, quod perficerent corpore, simul & animo puniantur, & corpore.

Ignem gehennæ ad aliquid lumen habere, & ad aliquid non habere i hoé eft, habere lumen ad damnationem, vt videont impij vade doleár; & non habere ad confolationem, nevideant, vnde gaudeant...

Apta fit comparatio de camino trium puerorum, ad exemplum ignis gehenna. Nam ficut
ille ignis non arfit ad trium puerorum fupplicium, & arfit ad comburenda ligamina vinculorum: itaignis gehenna, & lucebit miferis a
augmentum penarum, yt videant; vinde doleant; & non lucebit ad confolationem, ne videant, vinde gaudeant.

Inter hurus vitæ, & futuræ infelicitatis miferiam, multa diferetio est. Illic enim & miferia est propter cruciationem dolorum, & tenebræ propter lucis aversionem :quorum vnum in hac vita, idest, miseria est, aliud non est, in inferno autem vtrunque est.

Ex Gregor. ltb.9. Moral

Gregor.ibid.

Ex Gregor. lib. 9. Moral.

C.38.

€.39.

De

# De panis impiorum

#### CAP. XXXX 1. oh arul

flov y fasciculi lignorum ad combuflionem y de similbus colligamur, ita in iudicij die similis eulpærei suis milbus lungentur ve ex æquo pæna constringat quasi in fasciculum, quos actio similis fecit in malum.

2 1 Sicut vnuíquisque sanctus in futuro iudicio pro quaritate virturi glorificabitur: sta 20 vnusque quisque impius, pro quantitate facinorum condemnabiturs necederit in supplició futuro dam nationis ordo, sed juxta qualitatem etiminum, Propheta 'affirmante, discretio erit pecuarum.

De charorum quoque fuorum fupplicijsadditur etiam pœna defunctis: ficut apud inferos, dituits fermo pradicar euangelicus; ficut pro augendo Ludæ fupplicio, dicut etiam Pfalmiffa: Commotione moueantur fili eius. & mendicet.

Impijexhoc durius in iudicio puniendi funt, mentis dolore, ex quo vifuri funt iustos gloriæ beatitudinem meruisse.

Cunctis videntibus est praccipitandus Diabolus, quando sub aspectu omnium bonorum Angelorum, & hominum cum eis, qui de parte eius erunt, in ignem atternum mittendus est. Ex Gregor. libr.9.Moral. c. 39.

Matth.rg.

Ex Gregor-

fai.28.iudicium, & iuftitia in méfura,

t vous M. f. testante : selo Domine misericordia , quia reddes fingulis, secundum ope-

Alsus M.f. Qui
reddet vuicus
que fecundum
opera fua . Reliqui ve excuffus.
Ex Gregor.

lib 9. Moral c.19. Luc.16.

Luc. 16. Pfal. 108. 9.

S. Vid. Jun Hispalensis Epifc. 74 Dum sublatus fuerit Diabolus, vt damnetur, x Gregor. li. 34, Moral, multi electiqui in corpore funt inneniendi, Do-C.7 . mino ad judicium veniente, metu concutiendi funt ; videntes tali sententia impium esse punitum : quo terrore purgandi funt , quia , si quid -weisex corpore adhue peccati remanferit, metu an iplo; quo Diabolum damnari conspiciunt, purgabuntur. Hincest, quod ait lob: Cum sub-Iob. 41. 16 . latus fuerie, timebunt Angeli, & fterriti pur-2 exterriti. gabuntur. it netiam, mail and in it Multos posse perire ex eisin die iudicij, qui ounc electi elle videntus, & fanctis dicente Pro-3 docente. Amol.7. 4 phera : Vocabit Dominus judicium ad ignem,& deuorabit abyflum multam, & comedet partem domus. Pars quippe domus deuorabitur, quia millos etia infernus absorbebit, q nuc se esse inpræceptis cœlestibus gloriantur; de quibus Dominus dicit : Multi dicent mihi in illa die, Domine, Matth.7. Domine, nonne in nomine tuo prophetauimus; 7 in nomine me demonia elecimus, & virtutes multas fecimus? Tunc confitebor illis, quia nunquam noui vos . Discedite à me- omnes qui operamini iniquitatem, nescioqui estis. mean dolote, er door an itt alte glone 9 7 THURS. De

# De eloria Sanctorum

#### CAP XXX



N facier in futurum cor mileru iustorum / compassione damnatorum condolendiaffectio, vbi tantum erit Sanctoru de Dei contemplatione gaudium, vt triftitiæ

nullus tribuatur introitus.

Sicut comparatus color candidus nigro colori fit pulchrior; ita & Sanctorum requies comparata damnationi malorumigloriofior crit.

3 Sic iustitia iniustitia (covirtus vitio Merescit, ergo sanctorum/gloria, dum debita damnantur

impij pæna.

Post resurrectionem Sanctis in carne promiffa elt colorum afcenfio ; dicente ad Patrem Christo: Volo, vt vbi ego fum, &ipfi fint mccum. Si enim membra capitis sumus, & vnus in fe,& in nobis est Christus, viique vbi ipse ascendit, & nos afcenfuri fumus. Null lech Dell re region

Ex Gregor. homil.40. eft apud Magift, in 4. Diftine. z de.

2 ergo fancto



NO-K



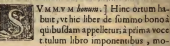
NO TE

# ET EMENDATIONES

In librum primum

SENTENTIAR VM DIVI ISIDORI.

CAPVT I.



re Hebrzorum: cum tamen à B. Indoro inferiptus sit sententiarum liber, ve auct or est Braulio Casaragustanus Antistes, cosencietus etiam omnibus ce. M. st. &: Gratiano, Juone Carnotensi, alisso decretorum collectoribus. In concilio etiam, Toletano 8. sie seriptum est Nostri seculi Doctor egregius, Eclesia Catholica nouissimum decus; pracedenbus atate postremus, doctrina comparatione non insimus: atquè quod maius est, iam seculorum sinicorum doctissimus, cum reuerentia nominandus I s. t-Dor v. v., in libro sententiarum secundo. Quo in loco Petrus Crabbe & Jouerius pro fæculorum finitorum, legunt in fæculorum fine. Sententia autem Isidori, quæ illic citatur, est lib. 2. c. 3 1. deiuramento, & habetur apud Gratianum 2.2. q. 4.6. Non est observandum.

Quid est Dei immortalitas.] Ex D. Gregorio, quem in his fententis potulline fequitur Istadorus, cu propter insit m admirabile inco Sanduslimo vuo motum doctrina (que in cius seripris preter ceteras quamplurimas maximasque virtures mirè elucet) tum propter amorem ex mutua familiaritate fratris Leandri, & Gregorii conceptum, vtex lib. i. Epist Greg. indict. 9: epistola ad Leandrum liquido constat. Inde etus seripta velut augustissima colit, ac veneratur. Gregorius itaque lib. Moral. 12.c. 17. Quid enim, inquit, mutabilitas, nis mors quedam est. &c. Totius sententie explicationem vide apud Augustinum lib. 3 contra Maximum.c. 12.

Nam & Angele & anime.] Omnes M. sf. cc. coniunctionem posteriorem reijciunt: Nam Angeli animæ, sed retinenda vt in editis. Locus cstapud Gregorium lib. Moral. 25. cc. 4. Idem Augustin.lib. de essentia diunitatis, c. primo.

Nam anima moritur.] Augustinus lib.de duabus animabus c. 8. mortem anima auersionem esse a Deo dicit.& lib.4.de trinitate.c.3. sicut anima Deo desciente.&c.

3 Quod materiam habet.] Omnis variatio, &

permutatio rerum à materia ortum habet, eo quod materia habet concretant privationemex privationeautem nascitur appetirus; & ex apperiru impulsus ad aliam formain; vt. Aristoteles docuiclib. 1. Physic. Deus verò alienus est abomni materia, vt. docet Thomas Aquinas lib. 1. contra gentes.c. 16.8.17. doctifsime.

Itaque bene. ] Augustinus lib. 5. de Trinitate. c. 1. probăt, quod aliqua sint, quæ propriè prædicentur de Deo, vt est illud: Ego sum, qui sum,

&,quod sit immortalis.

opus non confilium. ] Ex Gregorio libr. Moral. 16. c. 4. Idem Augultinus in speculo. c. 4. Et hoc est, quo detiam eleganter afferit idem Augultinus lib. 1. deciuitate Dei.e. 13. Nosiit quiescens agere, & agens quiescere, & potest ad opus nouum, non nouum, sed sempirernum adhibere confisium. D. Ambros lib. 3. office. 10. probat Deum frequenter mutate sententiam; reprehendens iuramentum Herodis, & impium lephie facinus. Est de hac re longa disputatio in concilio Toletano. 8.

8 Jdeo Deus dicitur simplex.] Est apud Magifrum sententiatum lib. 1. Ditt. 8. ex Gregorio lib. 16. Moral.c. 20. & Augustinus lib. de essentia

divinitatis.

his, que Deo in Cerpturis attribuuntur. Et ssidorus ipse sus explicat hanc sententiam lib. 7. etymole. 1. de Deo: Quem locum sumpsit ex Gregorio lib. 3 2. Moral. c. 6. dum interpretatur illud lob: Commounti me adversus cum, ibi enim inquirit; an sir in Deo commotio.

Simplicitas que alquando dicitur profiulitia.]
Gregorius epilt. 78. ad Mauritum Augustum, simplicitatis vocabulo inquir, me frattem appellat. Et simplex sumiur pro non malo, non versuto. Matth. 10. Estote prudentes, sicur ser pentes, se simplices, sicut columba. Et prouer.

10. benedictaomnis anima sumplex. Et: qui simpliciter ambulat, in siducia ambulat.

#### CAP. II.

OI 2 di

On ideò.] Interpretatur locus Ieremie 25. Cœlum & terram ego impleo, dicit Dominus. Quem locum fic feiè ad verbum explicat Augusti-

nus in speculo.c. 21. Gregor homil. 8. Super Ezechielem. Et Chrysostomus in homil. de Sancto, & adorando spiritu. 10m. 3.

Nec particulasim.] Phrasis est Augustini in speculo.c. 2. & 3. Vide Hilar. 2. de Trinitate.

4 Sed buncfermonem.] Augustinus super Ioannem tractatu. 13. eleganter hoc dixit: Cmnia, inquir: possum dici de Deo, & nihil dignè dicitur de Deo: sed nihil latius hac inopia, quæ congruum nomen non inuenit. Justin ambulat Santti.] Augustinus epistola 28.ad Hieronymum de origine anima; ostendit, quo pacto Deus in suis ambulet Sanctis.

Quodam modo latitudo.] Locus Pauli ad Ephes. c.3. Augustinus in speculo vt dixi, & in epistola ad Paulinum, epistola 1 1 2. c. 1 3.& Gregor.lib. Moral. 1 o. c. 7. sicut Isidorus interpretatur.

Infernis.] Omnes M. fl.cc. legunt infernis. Re the fic enim est have sententia apud Augustinum lib. de speculo. Et Gregor. 10. Moral. c. 7. Ex quibus locis, velut è sont ibus Isidorus earn hausit.

#### CAP. III.



NM de Deo.] Ex Gregorio lib. 27.
Moral.c.4.vbi exponit illud: Ecce
Deus magnus vincens scientiam
nostram.

Secundum Apostolum.] Locus est Pauli ad Philippenses 4. Augustinus in Enchirid. ad Laurent. e. 63. Paz Dei, inquit, que præcellit omnem intellectum; ve in eo quod dicit omnem, nec ipse intellectus Sanctorum Angelorum esse possible exemptus, sed Dei folius.

Et ideo quia occulta, & insta sunt.] Gregorius lb.32. Moral.c.5. vnde locus Isidori desumptus. Superna, inquir, sententia, & si non et cognita, non tamen credatur iniusta; sed eo sakem instum credatur omne, quod patitur, quo nimirum constat, quod Deo auctore patitur.

CAP.

#### CAP. IIII.

· Se

I CVT opus vel ars.] Omnes cc.M.f.legunt : ficut ars , in artifice . Quam lectionem probo. fimilis est fententia in

Augustino lib. 2. de libero arbitrio. c. 7.

Jreationabilia & infensibilia non perse. ] Ex Augustino psal. 148. spsa quidem per se sloquitur de irrationabilibus) vocesua, & corde suo non laudant Deum, sed ab intelligentibus conside-

rantur;per ipsa laudatur DEvs.

Dixerunt antiqui, quod mbil tam bebes sit, quod non sensimi babea in Deum. I Antiquos Philosophos vocat, qui de Dei natura va rie seripserunt, & senserunt va cicero in libris de natura Deoru docuit, & inter alia, esse Deum animum per omnes mundi partes vodique dissulum, & orinnem naturam commeantem, à quo cuncta, qua nascuntur; animalia vitam, & spiritum capiant, quam sententiam Virgilius mire expressir,

Principio calum, ac terras, campos q, liquentes, Lucentemque globum lune, Titaniaque aftra Spiritus intus alte, totamque infufaper aftra Mens agitat molem, & magno fe corpore mifect. Vide Saluianum lib. 1. de Providentia.

CA

# CAP. V.



OSTRO Wfu zclare Deus dicitur. De nominibus, quæ Deo attribuuntur, D. Hieronymus librum feripfit, & D. Augustinus quem de essentia

diuinitatis appellauit; à quibus Isidorus hîc fre-

quenter fententias accipit.

Perturbatio nulla est. ] August.lib. 1. contra aduersarium legis, & Prophet.c. 20. Ira Dei non habet perturbati animiardorem. Et plal. 78. Ira

& zelus, non sunt perturbationes Dei.

Fracundiam facra lettio nominauit. ] Duo cc. M.f. Iram facra lectio nominauit. vnus M. f. cosentit cum excusso. Iram, & iracundiam promiscuè in divinis literis inuenio Deo attribui. De ira, lob 9. Deus, cuius ira nemo resistere potest. Et plal. 2. loquetur ad cos in ira sua. Paulus: reuelabitur ira Dei. Et: Thefaurizas tibi iram in die irz: Et alia. De iracundia, apud Isaiam c. 1. & 30. me ad iracundiam prouocastis. Et lerem. 4. Et Apocalyp. 1 5. plenus iracundiæ Dei.

#### CAP. VI.



RAHIT quem re vera iuxtd.] Locum mutilum in excullis, ex fide omniu M.ff.restitui, & ex Augustino lib. de speculo c. 1 2. ex quo tota sententia Isidori desumpta est. Multis siquidem modis,

inquit,

inquit, ad fignificandum te hominibus, de rebus inferioribus ad te species dueis; quem te vera, juxta propriam naturam, inuisibilem constat elle, & in totum incomprehensibilem & incircumscriptum.

Pro eo autem, quod auertitur, ambulat. ] Augustinus dupliciter explicat significationem huius vocis in Deo, lib. de essentia diuinitatis: ambulare dicitur Deus, inquit, non de loco adlocum transeundo, quod impiù est, ita credere; sed deambulatio eius est in cordibus Sactoru delectari. ficut scriptu est: & inhabitabo in eis, & inambulabo, & ero illoru Deus: vel certè ambulare Dei est in Sanctis prædicatoribus fuis de loco in locum transire. Hac Augustinus. Huius posterioris acception's Isidorus meminit supra c. 2. sententia quinta. Dùm localis, inquit, non sit Deus, localiter tamen in suis ambulat sanctis, dum de loco ad locum prædicatur ab eis. Aliter verò deambulare Des interpretatur ab Augustino ser mone 3.de verbis Apostoli, super illud: Spiritu ambulate, & desideria carnis, ne perfeceritis: deambulat,inquit,in nobis præsentia maiestatis, filatitudinem inuenerit charitatis.

Propheta dieit.] Locus est apud Hieronymum ibidem. c. 51. Iurauit Dominus exercituum per animam suam. Iurare Dei J. Augustino auctore, promissiomis est simamentum. Sie super illud psal. 109. Iurauit Dominus. & sermone 17.

de aduentu Domini in carne. & lib. de ciuitate Dei. 16.c. 32.

Vermis & scarabeus.] Vermis dicitur psal. 21. Ego sum vermis & non homo, opprobrium hominum, & abiectio pscis. Et Osca 5. Ego quasi tinca Ephràim, & quasi putredo domui lacob Et Iob 25. Homo putredo, & silius hominis vermis. Exponuntur hac ab Augustino, super Ioan. Tom. 2. vermis significatur abiectus, & contempus, & sinc specie, & decore. Esai. 35. & psal. 108. & non homo, idel, non vir fottis, & robustus, qua emphasim Chaldeus paraphraftes expressive go autem sum vermis, & debilis, & non fortis, portans vituperationes hominum.

Scarabeus. ] Gregor.lib. 30. Motal. c. 29. sic inquit., exponens illed lob: 39. Quis dimisit, onagrum liberum? Nec indignum quus iudicet, per tale animal Dominum possessione quandam in scriptura sicra, & vermis, & Scarabæus ponuntur. Sicut scriptum est: Ego autem sum vermis,& non homo. Et sicut apud septuaginta interpretes dicitur. Scarabæus de ligno clamabit. Hæc Gregorius. Estautem locus, quem innuit apud Abacue c. 2. Lapis de pariere clamabit: pro quo septuaginta possessione possessione de ligno loquetur ca. Symmachus alicer: junctura ædisci signo loquetur ca. Symmachus alicer: junctura ædisci signo loquetur ca. Symmachus alicer: junctura ædisci signo loquetur ca. Vide Duum Hieronymum.

Nam

Names' Christus agnus.] De diuinis nominibus prolixa, & varia est disputatio. Nam alia estentialiter dicuntur de Deo, ve sunt affirmatia, qua perfectionem significant salia de Deo Patre, alia de Filio, alia de Spiritus Sancto per appropriationem; alia similitudine sumpta ex passionibus, & perturbationibus creaturarum: alia verò per siguram qualia sunt, agnus, leo, vermis. De his omnibus Dionysius Arcopaguaprimus occulte & laconicè disseruit, poste a Perronymus, & Augustinus: vicino Thomas Aquinasvia, & ratione animum informatic: Neoterici aliqui non indocte in codem argumento versantursquamuis dum à Thoma recedunt, nec sibi, necal-jis sunt adiumento.

Serpens pro morte, & fapientia, non pro natura.]
Pessina distinctione locus erat corruptus in alquibus excusis. Frequens autem est in dutinis leteris mortem, & sapientiam serpentem appellari. Augustin.lib. 3. de Trinitate c. 1 o.per serpentem em enim intelligitur mors, que sasta est à serpente in paradiso, modo locutionis per efficientem, id quo d'efficitur, demonstrante.

Quem re vera iuxta propriam substantiam inuisibilem esse, es incorporeum constat. Hæc verba in nullo C. M. s. extant, tamen retinenda, census, propret sententia veritatem, & authoritatem

excusi codicis.

#### CAP. VII.



A ALLYNTYR quidam fluborum.]

Ex Augustino in speculo.c. 13,

falluntur, inquit, Anthropomorphitatum haresis schatores, qui
dum legunt hominem ad imagi-

nem, &c. Idem Gregorius lib. Moral. 32. c. 6. Cassianus de origine huius hæresis dissert collat. 10. Niceph. lib. 11. c. 14. & Cyrillus ad Episco-

pum Calosirium.

Facies.] Locus est apud Hieronymum & Augustinum in lib. de essentia divinitatis, & Gregor.lib.Moral. 24.c. 3. & adducit illud Genes 3.2. Et postquam Iacob cum Angelo loquutus est, air: Vidi Dominum facicad faciem: ac si dicat: Cognoui Dominum, quia me cognoseere ipse dignatus est.

J'n oratione. ] Ve nunc in orationibus ecclesiafricis præponuntur hi versus . V. Ottende nobis facient tuam. R. Et salutare tuum da nobis. ex psalmo 79. Et Augustin. lib. de essentia dunintatis: Ottende nobis Domine facient tuam, & salut erimus, hoc est, inquit, da nobis cogni-

tionem tuam.

2 Quo is, qui effect, per id, quod effectur, nominatur.] Huius figura vium agnofeit Augustinus lib. 3. de Trinitate c. 10. explicans locum illum

Ioan-

Ioannis 3. Sicut exaltauit Moyfes ferpentem in deserto. &c. Sic, inquit, per serpentem intelligitur mors, quæ sacta est in paradiso, modo locutionis per efficientem, id quod efficitur, demonstrante. Et rursus eodem libro, cap. 11. sicex ponit locum illum Genes. 22. Nunc cognoui, quia timeas Deum.

fta & pro verbo os Dei ponitur.] cc.M.fl.fic legunt: ita & pro Dei verbo, os ponitur; lingua pro verbis. lege: pro verbo, consentientibus

omnibus M. fl.

4 Per speculum agnoseitur. ] Interpretatur locum Pauli, 1. ad Corint. 3. Videmus nunc per speculum in ænig mate. vt Augustinus vleimo de Trintatec. 8. 2. Gregorius vestigia Dei, quibus ad speciem supernam tendimus, multipliciter interpretatur. lib. Moral. 10. c. 6.

#### CAP. VIII.

S

E D nec ipforum Angelorum.] Ex Auguftino lib. 12. confest. c. 12. Duo reperio, inquit, quæ fecistis. &cc. vbi inter-

pretatur locum Genel. 1. In principio creauit Deus cælum, & terram: Et per cælum intelligit naturam intellectiuam; per terram, primam materiam informem. Terra enim erat inanis, & vacua. Est quippe materia prima auctore Aristotile. 1. Physicorum, ab omni expoliata, & denudata forma, ac specie.

#### CAP. IX.



DEO ergo principium dicitur.] Genesis primo dicitur: In principio creauit Deus ccelum, & terram. Ex multis huius loci interpretationibus, quæ à Bassiso, Hilario, Hicronymo, &

Ambrosio traduntur, illa amplectitur, vt in principio significet in exordio temporis formatum

cœlum, & terram fuisse.

Nulum spatium.] Ex Augustino lib. 11. confesse. 12.8 sequentibus: vbi dissoluir hanc quz-stonem, quod præteritum, & suturum, & prætens non est spatium in rebus, sed cognoscuntur in animo, qui expectat fururum, attendit præsens, præteritorum meminit. Philosophi mirè se torquent in intelligentia illius sententie Aristotelis 4. physicorum: Tempus no est sine anima. Vide Gregorium lib. Moral. 4.c. 2.

Vtrum sit prateritum. ] Ex Augustino lib. 11. confess.co.Sunt enim hæc in anima tria quæ-

renda.

Sed aduerte cuncta.] Sed aduerte quod cuncta

In animo potius.] In animo funt potius. est in

Tria ista praterita.] Ex Augustino in codem

CAP.

#### CAP. X.



REATYS of mundus.] Vnde à Paulo appellatur creatura mundi, ad Rom. 1. Iouifibilia Deià creatura nudi, eo quod fua natura coplectatur omna. Quam

uis hunc locum aliter interpretatur Hieronymus, & Theophyl.à creatura mundi, inquiunt, idelt à creatione & conftitutione, idenime riam fignificat vóx Græca minn; fed primæ expositioni fauet illud: quod continet omnia, feientiam hab et vocis. & Gregoriushb. Moral. 6.c.7. dum de-homine interpretatur Marci locum c.6. Prædicate Euangelium omni creaturæ, idelt homini, qui commune aliqui d'habet cum omnibus creaturis, esse, augeri, sentiendo viuere, & intelligere.

Dies prior factus, Angeli funt. ] Quarit B. Athanasius in quartton. ad Antiochum principem quarttone prima evnde facti sunt Angeli. Creatos verò Angelos ante mundi constitutionem censère multi exantiquis patribus, Dionysius Areopagita lib. de cœlesti inexarchia cap. 10. & D. Maximus in prima centuria Theolog. & constitut. Apostolorum. Clemens lib. 8. & Gregoius Nizian. in sermone de natali Christi, & in secundo de Pascha, & Damascenus lib. 2. Or-

thodoxæ fidei, & Epiphanius aduersus hæreses, disputans contra harelim Pauli Samosateni & in synodica epistola Sophronij Patriarchæ Hierosolymitani missa ad Honorium principem. Que epittola recitara fuit in sexta synodo, actione vndecima. Versat quæstionem hanc Augustinus lib. 1. Super Genesim ad literam c. 2. & con cludit rem essescret: slimam & humanis coniecturis impenetrabilem. Atque hi omnes in eo consentiunt, quod affirment Angelos creatos ante mundi formationem.

Quodam modo vesperascebat. Hac ex Augustino. Nam vt auctor est D. Thomas in p.q. 58. artic. 6. hoc quod dicitur de cognitione matutina, & vespertina Angelorum, introductum est ab Augustino lib. 4. Super Genesim c. 22. & lib. 5. c. 4. &lib. 1 1. de Civitate Dei c.9. Qua de re subtiliter & doctissime disseruit Ioannes Picus Mirandula in Heptaplo. D. Thomas sic explicat sententiam Augustini, vt hic Isidorus: sicut in die consueto, inquit, mane est principium diei, vesperè autem terminus; ita cognitio ipsius primordialis esse, rerum, dicitur cognitio matutina. Et hæc est, secundum quod res sunt in verbo. Cognitio autem ipsius esse rei creata, secundum quod in propria natura consistit, dicitur cognitio vespertina.

Nonsic.] Legebatur antea: Nam sic.verum malè, confentientibus omnibus vv. cc. & sequenti

sentenția, & ex Augustino lib. 1. super Genesim ad literam c. 2. & 9. vbi de hac re accurate agit.

Sitranstiorie.] Pro quo D. Augustinus dicit, vtrum temporaliter an in verbiæternitate. lib. 1. super genesim ad literam.c. 2. & 9.

#### CAP. XI.



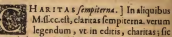
ALVM non fecit.] In codice Gotth-secunda sententia est. Cre diturab hæreticis metem à Deo, vitia à Diabolo fuissecreata; vnde ab ipsis duæ naturæ, bona &

mala putantur. Sed vitium natura non est, & dum verè à Diabolo sir, non tamen creatum est; non quia alicubi, aut aliquando. Verum hac sententia est, quarta infra. Augustinus Tracta. expositionis in Ioannem interpretatur illud:Sine ipso sactum est nihil, de peccato, & malo, quod nihil est, Et lib.de natura boni.

Nullam ese creaturam malam.] Ex Augustino in Enchirad Laur.c. 12.

Salomon dicit.] Locus est sapientize 16. Creatura inquit, tibi sactori deseruens, exardescit in tormentum aduersus iniustos, &c. pro exardescitautem; in aliquibus M.st. est excandescit.

#### CAP. XII.



cenim habet Grego. ib. Moral. 5. c. 29. Vnde fententia hæc desumpta est, quia ergo ipsa quoque natura angelica est in semeripsa mutabilis, quam videsicet mutabilitatem vicit, per hoc quod ei, qui semper idem est, vinculis amoris alligatur, &c.

Apostata Angelus. ] Gregorius lib. Moral.4. cap. 13. de apoltata angelo interpretaturillud Apoc. zo. Vidi Angelum descendentem de cœlo, & habentem clauem Abyssi, & catenam magnam in manu sua , & apprehendit draconem, serpenrem antiquem, qui est diabolus, & Satanas, & ligauit eum per annos mille, & misit eum in Abyssum. Et illud, quod est infra; cu completi fuerint mille anni, soluetur Saranas, vbi sic inquit: Ille enim apostata Angelus, qui ita conditus fuerat, vt Angelorum cæteris legionibus emineret, ita superbiendo succubuit, ve tunc stantium Angelorum ditioni substractus sit. Quatenus vel nuncad vtilitatem nostram eis mi instrantibus religatus lateat, vel tunc ad probationem nostram eis relaxantibus totis se suis contra nos vitibus folutus exercear.

Adsimilitudinem diuine veritatis expressa. In editis erat virtutis, verum posui veritatis consentientibus omn. M.s.cc. Et, quamuis locus sit deductus ex Greg. hanc vocem sidoutus addit sentite Greg. si enim est apud eum lib. 3 2. Moral.c. 18. vi quo subtilior est eius natura, eo in illo similitudo Dei plenius creditur expressa.

Memento Domine quod terra sumus.] Locus est psal. 102. In vulgata habetur, Recordatus est

quoniam puluis sumus.

#### CAP. XIII.

OMMVNIA bomini. ] Ita Sancal interpretantur illud sapientuz 1, hoc quod continet omnia scientiam habet vocis. Et illud Matth. vlimo; Prædicate Euangelium

omni creaturæ: vt nomine omnis creaturæ homo inte ligatur; præsettim Gregorius homil. 29. in ascensione Domini: & lib. 6. Moral. c., 7. de hac

re suprà cap. 10.

Originaliter Adam, & Eua. ] Id patet exillo Genel. 1. Faciamus hominem ad imaginem, & similitudinem nostram. 1 Homo enim vitumque fexum comprehedit. Vnde Eua, vocatur virago, & imago viri, homo verò imago, & gloria Dei, à Paulo 1. ad Corint.c. 1 1. Ita interpretatur Augustinus lib. de Trinitate 1 2. c. 7. & Gen. 5. di

citur;

citur; hicest liber generationis Adam. In die qua creauit Deus hominem, ad similitudinem Dei fecit illum; masculum, & fæminam creavit cos. Et Paulus, 1.ad Corinthios, 1 1.cum dicat: Sicut mulier de viro, ita & vir per mulierem concludit; Omnia autem ex Deo, Ambrof, ibi;ambo vnum funt in natura: id vocat Isidorus originaliter esse vnum, specialiter verò postea mulier de latere viri formata est. Hanc sententiam probat Gregorius lib. 3 3. Moral.c. 10. Rerum quippe, inquit, substantia simul creata est; sed simul species form sta non est, &c. Observa obiter Augustinu, & Gregorium in rerum formatione dissentire;cu Augustinus multis in locis super Genesim probet, omnia esse facta simul secundum substantiam, & secundum speciem, præsertim lib.4.super Genes. ad literam cap. 34. Gregorius verò dicit in substantia esse facta simul, sed non in specie. In qua sententia est Isidorus hie, & libr. 2. differentiarum.c. 1 o.in creatione, inquit, mundi,& formatione, in qua hac est differentia, quod originaliter secundum materiæ substantiam simul cuncta creata sunt, secundum distinctionem verò rerum per sex dierum alterationem formata sunt. Philo lib. 1. legis allegoriarum, rusticanæ simplic tatis esse, inquit, putare sex diebus, aut viiquè certo tempore mundum conditum. Refellit hic Isidorus sententiam corum, qui dicut Androgynos creatos Adam & Euam,

idest, homine in quo duo sint corpora maris, s. & feminæ circa dorsum copulatos; ita vt este homo à principio geminus, vt Plato in conuiun feu de amore asseruir; postea verò sectus, vt ex aduerso ad prolis procreationem coniungerentur; è latere enim protoplasti non è costa mulierem sormatam affirmant, voce Hæbrea, Zela, fatus, & costam signisticante: In hac sententia fuit Franciscus Georgius. Verum D. Augustinus Platonicos insectatur lib. 3. de Genesad lit.e. 22. Inquiens: tursus, ne in homine vterque sexus esse putaretur, sicut in his, quos Androgynos vocant: pluralitèr subiecit masculum, & feeminam, creauit cos.

Vir ad imaginem Dei. ] Ex Paulo 1.ad Corinth.
c. 11. Vir imago, & gloria Dei est, mulier autem
gloria viri: mulier dicitur gloria viri, sicut opsiscium ex viro. Augustin. de catechiz rudibus explicat, quo pacto vir potissimum dicatur imago
Dei per subiectionem. vnde Actorum 17. secit

ex viro omne genus hominum.

6 Homo propter peccatum. ] Ita interpretatur Gregorius in enarratione in septem psalmos ponitentiales psal.4. exponens illud. Etterra eius miserobitur. per terram, inquit, accipimus peccatores: vide sepenti à Domino dictum est: Terram comedes omnibus diebus vita tua. Idem lib. 2. Moral. e. 30. Idem & Ambros. Ib. de ponitentia. e. 13. & Augustinus lide agone Christic. 1.

Et Propheta. ] Esai. 65. sic legendum: Et Propheta ait serpenti: puluis panis eius. Hieronymus interpretatur locum codem modo.

#### CAP. XIIII.



NIMA hominis non est homo. ] Isdadous vocis etymologiam confiderauit in hac fentenea; vt homo dicaturab humo, quod est corpus, & non ab anima. Id expli-

car lib. Etymolog. 1 1.c.1. Homo propriè ab humo dicitur, abuliuè vero pronuntiatur ex vtraque substantia torus homo, idest, ex societate animæ & corporis : Nam proprièhomo ab humo. Idem lib.differentiarum. c. 1. D. Gregorius lib. 1 2. Moral.c. 1 6. co enim, inquit, quod dicitur homo terrenus, exprimitur & infirmus : homo enimab humo appellatus est. Cicero de natura Deorum Deus hominem, inquit, humo excitatum, celfum, & erectum constituit. Verum Au-· gustinus lib. 19. de ciuitate Dei, c. 3. diluit hanc quæstionem ex sententia Varronis; qui hominé dici putat, propriè ex veraque substantia compolitum anima, & corpore, & lib. de moribus Eccl.c. 4. difficile dixit esse, hanc controuersiam dijudicare, aut si ratione facile, oratione longum est. Idem Hieronymus ad Damasum in explanatione lymboli, & Magister sententiarum in 3. dift. 2. errare cos affirmat, qui dicunt hominem non à substantia, sed à proprietate dici. Verùm noster Isidorus vocis etymon explicat, non hominis naturam. Et de homine exteriori disserit, de quo Paulus. 2. ad Corinthios, licet is, qui foris est, noster homo corrumpitur; tamen is, qui intus est, renouatur de die in diem.

Malèergò à quibu/dam.] Id D. Augustinus lib. de hæres. 8 6. attribut Tertulliano. Eream re sellit sib de quantitate animæ. De Tertulliano autem Africæ prouinciæ presbytero, qui primo illic illustris habitus est; posteà verò in turpem hæresim Montani impostoris, & aliorum prolapsus est. Hieronymus in epistola ad Magnum Oratorem. Niceph. lib. 4. c. 34. Vincentius Litinensis, & Hilarius in commentarijs ad Matthæŭ.

Non esse partem.] Augustinus de spiritu, & anima. Et idem Hidorus lib. 2. differentiarum.c. 27. & concilium Bracarens. 1. can. 5.

Philosphorum sententie. ] Animam esse corporis formam probaute concilium Vienense, sub Iulio 2. & Concil. Lateranense. sest. 8. sub Iulio 2. & Leone. X. Augustinus lib. de Eccl. dog. c. 13. & Gregorius lib. 7. epit. Regist. c. 33. secundino, Omnes serè harces de anima, in hac sententia Issura complexus est, quas Neoterici copiosè refellunt.

#### CAP. XV.



ICVT precellunt. De varia humanorum sensuum positione, & præeminentia inter se, Galenus de vsu partium; Ciceroin libris de natura Deorum:Bafilius, & Ambros. in Hexaemero, & Gregor.

lib. Moral. 1 1.C.3. Amplius excedit. ] Omnes cc. M. Thabent:excellit. Id Aristoteles probat lib. 2.de anima.c.vlt. visus, inquit, maxime elt seusus.

Inde dicamus. ] Integra sententia est ex Au-

oultino lib.epiltolarum epilt. 1 12.

Vocabulum sortita. ] Cogitatio a cogendo di-Cta, vt Augustinus docet lib. 1 o.confess.c.11. La-Ctantius lib. 6. de vero cultu: cogitatio nihil aliud est, quam mentis agitatio. Juivae ab Atistotele vo catur; in brutis æstimatiua, & inter sensus communes reponitur.

Rerum omnium thesaurus. ] De memoria accutiffime scripfit Augustinus lib.10.coufest. c.8.à quo hæc omnia ferè deprompta sunt ibidé.c.14. quod sit venter animi. Et lib. 4. de Trinitate, c. i a quod non folum fit præteritorum, fed etiam przsentium. Idem Isidorus lib. different. c. 21. Aristoteles quod sit præteritorum (bb. de memoria & reminiscentia) resumptio alicuius apprehensi sensu, vel intellectu.

Et animus spse est. ] Augustinus id probat lib.

10.confest cap. 14. Imago à sensibus corporis remota. ] Aristoteles

lib.de memoria, & reminiscentia c. 1. imaginis naturam exprimens, sic inquit: Vt enim animal pictum in tabula animal eft, & imago: & cum vnum, idemque sit, vtraque est; sed tamen ratio diuersa extitit, considerarique potest vt animal est. & vt imago. Sic de phantasmate, quod in nobs est, censere oportet,& ipsum quippiam in se, & alterius simula crum esse. Nam quatenus in se, seorsumque spectatur spectrum ac visum est, quarenus verò ad aliud refertur, imago, & monumentum. Hzc de imaginis natura ex Aristotelis sententia, maxime ad hujus loci intelligentiam conducunt, & ad quæstionem de imaginum adoratione enodandam aduersus hæreles nostri tempor is, denique Thomæ Aquinatis veram sententiam explicandam.

Beatstudinem autem non per imagines. In editis est: similitudinem, sed Gotthus M. s. beatitudinem habet . & alij M.ff.cc. quam lectionem posui, ductus auctoritate Augustini lib. confess. 1 o.c. 21. vndè locus iste desumptus est : ibi enim probat, quod meminimus corum, quorum nunquam speciem habuimus, vi beatitudinis, & gaudij. Et infra : c. 25. inquirens, in quo memoriæ gradu reperiatur Deus, sic inquit; Quia sicut non est imago corporalis, nec affectio viuentis;

qualis

# 100 S. Isid. Iun. Hispalensis Episc.

qualis cum letamur, contristamur, cupimus, metuimus, meminimus, obliuscimur.

Communem.] Aristoteles id probat lib.de me-

moria & reminisc.

## CAP. XVI.



ERFECT A nativitas.] Tota fentenua estex Gregor.li Moral. 29.
c. 1. Verùm de duplici Christi nativitate, Lactan. lib. 4. de vera fapientia elegante disferit, cap. 8. Et

Damascen.lib. 3. de Orthodox. fide.c. 7.

7 Prins editus.] editum in aliquibus M.ff. fimilitudo hæc defumpta eft ex Pauli prima epiftola ad Corint. 3. & ad Hebræos 5. & Petri 1. epift.c. 2.
14 Diabolus.] Ex Gregor. lib. 3 3. Moral. c. 10.

Quasi hamo. ] Quasi hamo diuinitatis eius captus ett, qui larebat, est in M.st. omnibus. Quam lectionem amplector testimonio Gregorij ductus lib. 3 3. Motal. cap. 10. Quasi hamus quippè fauces glutientis renuit; dum in illo & esca carnis pattiir, quam deuorator appeteret, & diuinitas passionis tempore latuit, que noceret.

Est enim in (hristo hamus. ] Ex codem Gregotio lib. 33. Moral. c. 12. vibi exponiti illud lob, an extrahere poteris leuiatan hamo. Quod ettam Ezechiel. c. 32. suturum prædixerat: Extraham te in hamo meo, & extendam te super terram. Er Abac, 1. Totum in hamo subleuaus traxit il-

lum in sagena sua.

15 Panaliter - Refutat hæresim corum, qui dicebant Dominum in infernum descendisse, & omnes ibi eum confitentes extraxisse, & saluasse. Quam Gregorius improbat lib. 6. epistolarum.epift. 179.

Sancti ex tempore. ] Totus sententiæ sensus,& ordo, elt, apud Gregorium lib.4. Moral. c. 32.

In inferno Santtorum. ] De duplici inferno ita Gregor.lib.Moral 12. c. 7. Nec tamen ita iustorum animas ad infernum dicimus descendisse, vt in locis pœnalibus teneantur, sed esse superiora inferni loca, esse alia inferiora credenda sunt; vt & in superioribus iusti requiescerent, & in inferioribus iniusti cruciarentur. Vnde & Psalmista psalm. 85 propter præuenientem se Dei gratiam dicit: Eruisti animam meam ex inferno inferiori.

Vbi forsitan percunctatur quispiam, quid sit quod legitur: Nemo. &c. ] Tota hac sententia in nullo M.f.ett, neque in edito antiquo, neque in duobus codicibusante sexcentos annos, literis Longobardicis exaratis: Quare vt nothá è textu reseci.

Addexteram patris. ] Gregorius lib. 2. Moral. cap. 21. Dextera Dei Angelorum pars electa, sinistra autem Dei pars Angelorum reproba designatur. Idem Ilidorus lib. officiorum. 2.

#### CAP. XVII.



ROPHETA. ] Locus est apud Estatam cap. 48. Hieronimus in codem loco: breui versiculo, inquit, Trinitatis nobis ostendit mysterium.

Nam Latine paraclesis.] Idem Cyprianus in libello de Spiritu Sancto. Adesto, inquit, Sancte Spiritus, & paraclesim tuam expectantibus illabere cælitus. Idem Isidorus etymol.lib.7.6.3.

Reuelante Spiritu.] Gotthus vnus habet:reuelante Spiritu Sancto. Alij cc. consentiunt cum edito.

cum edito.

Donum Sancti Spiritus. ] Ex Augustino super Ioannem tract. Et Gregor, lib. 24-Moral.c. 10.
De quoita legitur. ] Ioan. 1. c. plenus gratix & veritatis.

Plenus gratia & veritate.] Vulgata editio plenum gratia & veritatis. sunt qui legant na midest, plenam scilicet gratiam & veritatem. Alij

vertunt : plenus gratia & veritate.

8 Ante aduentum.] Ex Tertulliano deductum puto lib. de Trinitate, ssc, inquit, vinus ego & idem spiritus, qui in Prophetis, & in Apostolis, nisi quoniam ibi ad momentum, hie semper. Cæterum ibi, non vt semper illis inesset, hic, vt in illis semper maneret: & ibi mediocritèr distributus, hic totus esfusus, & affert Ioëlis Prophetæ testimonium, yt Isidorus.

Per Prophetam. ] Ioël. 2. & habetur Actorum 2. vbi dicitur à Petro, & erit in nouissimis diebus effundam.&c. Apud ioël est: Et erit, post hæc effundam. Hieronymus in comment. in loël adducens locum Actorum. 2. legit, & erit post hæc rai ésau una raira, sicut est apud Ioelem. Estias clarius eandem sententiam expressit, c.44. Effun dam aquas su per sitientem, & flumina super aridam: Effundam spiritum meum super semen tuum, & benedictionem meem super stirpem tuam, & germinabunt inter herbas quali salices, iuxta præterfluentes aquas. Hæc Esaias. Quod verò dicîtur apud Ioëlem antequam veniat dies Domini magnus, & horribilis dicitur Actor. 2. Antequam veniat dies Domini magnus, & manifeltus. sie Græca Complutensis editio bibliorum nir paydalu zu' Emparit. vertit magnus, & illustris. Theophylacti interpres in Act. Apostolorum : Antequam veniat dies Domini ille magnus, & illustris. In Hebraica veritate, dicitur horribilis. In versione 70.illustris. Hieronymus diem huc, aut resurrectionem putat elle, aut certè multa post tempora diem iudicij; Qui verè magnus, & horribilis crit.

Sicut Saulo.] Sicest apud Tertull. lib. deanima. Denique, inquit, Saulem, inquittam Dei

.fpiritus

spiritus posteà vertit in alium virum, idest, in Prophetem; cum dictum est: Quid hoc filio cis? an Saul & in Prophetis? Quem & malus spiritus postea vertit in alium virum; scilicet, id constat. 1.Reg. 10. Causa damnationis Saul sunt apud Gregorium lib. Moral. 3 4-c.15. nempè quia fastu suscepta potestatis intumuit: vt constate x diuina increpatione Regum. 1. cap. 15. Nec verè a Iudais excusatur vocabuli ambiguitate, vt in bliotheca Sixtus Senensadonauit lib. 3. & ali situper lib. 1. Regum. Augustinus lib. 17. ciuitatis Dei elegantissimè interpretatur disruptionem regni stradis in persona Saulis.

Et Balaam. Tertull.lib.4. aduersùs Marcionem. Et Gregor. lib. 1. fuper Ezech. homil. 1 o. Origines homil. 1 3. innumeros affirmat libros diumationum fuarum reliquisse. Eius doctrinam

recenset Apocalyp.c.10.

Dicturi sunt: Domine. ] Dicturi sunt Domino habent.cc. M.ss. locus est Matth.7. In nomine tuo virtutes multas secimus. illud quod sequitur: Nescio vos vnde estis. Est apud Lucam cap. 13. quoquò sitis, habent cc. M.ss. sciple Lucas.

Sicut lob. ] Quod probat Gregorius lib. 14. Moral. c. 29. exillis verbis: Scio enim quod re-

demptor meus viuit.

Sieut Balaam.] Numerorum 24 Orietur stella ex Iscob, & consurget virga de Israël. Quem locum itaexponit Cyprianus in libaduersus Iu-

dæos.

dæos,&in libello de stella,& Magis in principio. II Conuersio gentium. veteri populo latebat. ] Vt habet Paulus ad Ephef. 3. quod alijs gentibus, inquit, non estagnitum filijshominum, sicut nuc reuelatum est, gentes esse coharedes & concorporales, & conparticipes promissionis eius in Christo Iesu per Evangelium. Et Actor. 10.dici tur in conversione Cornelij Centurionis cohortis Italica, quod stupuerunt excircuncisione fideles, qui venerant cum Petro; quia & in nationes gratia Spiritus Sancti effusa est. Et cap. 11. dictum est Petro: Quare introisti ad viros præputium habentes? Et audito Petro tacuerút omnes, & glorificabant Deum dicentes: Ergò & gentibus penitentiam dedit Deus ad vitam. Gregor. lib. 10. Moral.c. 38. probat, quod vocario gentium abantiquo in Dei confilio abscondita lit. De gentium vocatione, vide Isidori elegantem libellum.

# CAP. XVIII.

Oc caput in M.ss. collocatur post 21 de gentibus, & Philosophis. Quass montes pascue.] Est apud

Gregorium lib. 30. Moral. c. 29. dum interpretatur locum illum

Iob. 39. Circunspicit montes pascuæ suæ, & virentia quæque perquirit.

In scripturis Sanctis. ] Sensus est apud Augultinum, dum exponit locum illum pfal. 103. montes excelli ceruis. Petra refugium herinaceis. Vbi Augustin. legit: petra refugium hircis, & leporibus. perpendit hunc locum D. Hieronymus super Ezech.lib. 13.c.43. Hircus, inquies, animal est semper ad excelsa testinans, & nihil periculi sustinens in præcipitijs: Et ibi inuenit viam, vbi cæteris animantibus interitus estevnde & Græco sermone, caprarum, & hircorum grex, sublimium conversatio dicitur, hoc est, alminos quali almoninos liquidem almo excellum, minos conuersationem significat. Idem ad Demetriadem, sic inquit, statui supra petram pedes meos, & petra refugium leporibus : pro quo multi herinaceos legunt. Animal paruum, ac fugax, & spinarum sentibus, przgrauatum. Et ad suniam saphar animal esse air, maius cricio, habens similitudinem muris, & vrsi, vnde & in Palastina. «peropir magnamque illorum in ca regione esse abundantiam, ac semper in cauernis petrarum, & terræ foueis habitare. Hæc ex Hieronymo. Alij cuniculum.

Manet communs. Id Gregorius probat Homil. 10. super Ezech. lib. 1. & homil. 6. Quid autem rota, inquit, nisi sacram seripturam defignat, quae ex omni parte ad auditorum mentes voluitur?

In scripturis Sanctis. De vsu præteriti, & fu-

turi disser t Gregorius lib. 3 4. Moral.c. 3. & Augustinus lib.de verbis Apostoliser. 2. & lib. 4. super Numer. & in enarratione pfal. 103. & Tertull.lib. 3. aduer sus Marcionem. Quam temporis enallagen frequentem esse in diuinis literis, vt futurum pro præterito ponatur, probat psalmus. 6. Lauabo per singulas noctes lectum meum, pro: laui . Et pfal. 65. in flumine pertranfibunt pede. Et Esaias c. 38. sicut pullus hirundinis sic clamabo, & meditabor vt columba. pro: meditatus sum,& clamaui.Præteritu ponituraliquando pro futuro, vt pfal. 54. Ego autem ad Deum clamaui, & Dominus saluauie me . hoc est, saluabit me. Sequitur enim : Et exaudiet vocem meam.Futurum pro præsenti:psal. 144. Gloriam regni tui dicent, & potentiam tuam loquentur.

Propterea Propheta. ] Propterea prophetia. ha-

bent M. f.

Rerum suturarum gesta praterita prasentibus. ISic est in omnibus M. si. rerum suturarum gesta præsentibus editi serè omnes consentiunt.

lerufalem de Ecclefia. Il direquens est in divinis literis, vi constat ex Gregorio in cant.c.6.8 Hieronymo super Ezech.c. 16.8 ex Augustino lib. 17.de ciuitate Dei c. 3. tripartira, inquit, reperiuntur eloquia Prophetarum: siquidem aliqua sunt ad terrenam Ierusalem spectantia, aliqua ad coelestem, nonnulla ad viramque Hieronymus super Ezech.ca7. Quod quatuor modis di-

citur Ierusalem, exempla nos ponimus: primo modo dicitur, iuxta Iudzos, illa ciuitas terrestris, quam planxit Christus, Matth. 23. Ierusalem Ierusalem, que occidis Prophetas, & lapidas cos, qui ad te missi sunt. Secundò, Sanctorum elt congregatio plal. 36. Fundamenta eius in montibus Sanctis: diligit Dominus portas Sion super omnia tabernacula Iacob. Tert ò, est multitudo Angelorum, Dominationum, potestatum, & coelestis paradisi, Paulus ad Galaras 4. Quæ autem sursum est Ierusalem, libera est, quæest mater omnium nostrûm.ad Hæbreos. 1 2. Sed accessistis ad Sion montem, & ciuitatem Dei viuentis, Ierusalem cœlestem, & hæcest, quæ describitur Apocal.12. Quartò pio Ecclesia mil tante & triumphante Apocalyp. 21. Vidi ciuitaté Sactam Ierusalem, Hieronymus etiam in Ezechiel.c. 2 3. affirmat, quod quidquid de Ierusa lem morinas dicitur, ad animam referri possit.

Ephráim de hereticis. . ] Ofex 4. Particeps Ephráim Idolorum dimitre eum. Et c., calum nia patiens Ephráim, fractus iudicio: quia cæpit abue post fordes. Et illud: Ero tinea Ephráim, & putredo Iacob. Tinea enim totum vestimentú consumit. Iob 13. Sicut vestimentú, inquit, god comediturà tinea. Putredo non ita. Sic.n. hærelis est tinea Ephraim, peccatú vero, putredo Iacob. Sicut seriptum es. ] Psal. 3 z. Dicere enim ius-

sionem importat multotiés in divinis literis. vt

cft

estillud Pauli ad Rom. 1 2. Dico autem per gratiam, quæ data est mihi, omnibus qui sunt inter vos, non plus sapere, quam oportet sapere. Græ. cè Mai ve latini dicunt : iubeo faluere, & dico salutem. Et illud : Dic vt lapides isti, panes fiant, idest, iube, vt lapides. &c.

10 Quodin scripturis sacris. Hieronymus super Ezech.c. 33. adnotauit in scripturis sacris hoc obseruare debemus, quod ibi videtur aliqua similitudo esse sententia, non in omnibus eadem dici, sed vel subtrahi plerumque vel addi, & singulorum inter se verborum discrepantium habert rationem.

Lex diuina. Lex à delectu d'eta: iubet siquidem quæ eligenda, faciendaque sunt: vt Cicero lib. 1. de legibus docuit. Vnde Paulus ad Rom. 3. per legem, inquit, cognitio peccati . lex accipitur pro veteris testameti libris. Esai. 2. de Sion exibit lex . Et apud Paulum in epistol. ad Rom. c.1.Stautem Iudæus cognominaris, & requiescis in lege, & gloriaris in Deo, & nosti voluntatem eius, & probas veiliora, instructus per legem.& c.7.lex Sancta. & liber pfalmorum, lexà Christo D.N.appellatur Ioan. 1 o.in lege vestra scriptum: Quia ego dixi dij estis.vt August. ibid. tract. 48. adnotauit. Et Amalaricus Tauriens.lib.de officio missa. Distinguitur etiam lex à psalmis; & Prophetis. Marth. 11. lex, & Prophetz víque ad Ioannem. Et illud: oportet impleri quæ scripta

funt in lege, & Prophetis & psalmis de me. Matth.22.

Tribus distinguitur. ] De partitionibus veteris & noui testamenti, vide Epiphanium lib.de mesuris, & ponderibus. & Ioannem Damascenum lib.4. de orthodox.fid & Gregor. Nazian.in carminibus, & Hieron.in præfatione lib. Regum, & Isido. lib. 6. etymolog.c. 1. Obitéradnotandum duxi, non aliter hic Isidorum de partibus diuinæ legis dissere, quam in lib.6. etymol. Na ibi post veteris testamenti partitionem in legalia, prophetica, & hagiographa, fie inquit, summa veriusque testamenti enfarie distinguitur, idelt, in historia, in moribus, in allegoria. Hac ille: ve intelligas præcepta, ad mores: Prophetas, ad allegoriam pertinere. Nam divisio illa celebris ac peruagata, in tres explanationis species, seu partes allegoricam, tropologicam, anagogica, iuxta triplicem præteriti, præsentis, ac futuri differentiam, ab antiquis patribus traditur, ita vt allegorica expositio, præteritarum in veteri lege vmbrarum ac figurarum prænotiones, & prodigia manifester, vnde Prophetæ ad allegoricam exponendi rationem pertineant. Adde etiam meritò Prophetis tribui dicendi genus allegoricum, propter tropos, verborum enigmata, & translationes, vt Tertullianus adnotauit aduersus Marcionem lib. 3.

Historia praceptis. ] In historia, in praceptis,

fign1-

& in prophetia: iubent omnes. cc. M. fl.

12 Lex dinina.] Augustinus lib.vnico super Genesim ad literam e. 2. Quatuor modi, inquit, a quibus dam seripturarum tractatoribus traduntur legis exponenda: secundum historiam, secundum allegoriam, secundum analogiam, secundum expologiam. Historia est, cum suc dininitus, such un manitus, res gesta commemor ratur. Allegoria, cum sigurare dicta intelliguntur. Analogia cum veteris, & noui restamenti congruentia demonstratur. Etymologia, cum dictorum, sactorum que causa redduntur. Idem de vtilitate credendi ad Honoratum e. 3. diuidit seripturam seculum historiam, etymologiam, analogiam, & allegoriam.

Primò cet historice. Sensus historicus scriptura, qui literalis est; interomnes est potentissimus, & efficacissimus, & ad probandam sidei auctoritatem, reliquis multo illustrior: estque fundamentum, & basis omnium expositionum diquia scriptura; cuius difficultatem adnotaut Hieronymus in prastatione commentatiorum in Abdiam. & Augustinus lib. 1. retractationum. Verum si fola historia, & nuda legatur, non intellectus litera spiritus, mod cam habet vtili ratem, & sta appellatur à Hieronymo Ezech. 4. vilior intelligentia, & a Gregorio lib. 1. de ciui-vilior intelligentia se descriptio fine allegorica

fignificatione, nec illis, qui solas figuras defendunt repudiata historia veritate sensus cenim villis seriptura ad docendum, arguendum, ad corrigendum, ad ad iusta erudiendum; vt persecus sit homo Dei, ex litera & spiritu constat: litera enim sola occidit, spiritus autem viuiscat, animumque in omne opus bonum instrut. Vinde Gregorius lib. 16. Moral.c. 10. vt. sinquit, modò nos nuda pascat historia, modò sub textu litera velata medullitis nos resiciat, spiritualis al-

legoria.

Tropologice. Tropologica expositio idem est, quòd moralis. exemplum ponamus aquæ :exillo Genescos 1. congregata aqua in locum vnum, fignificat aquam elementalemtverùm tropologic è tribulationes fignificat, vt in illo pfalmi 65. transiuimus per aquam, &ignem, & eduxit nos in refrigerium . Et Efai. 43. cum transieris per aquas, tecum ero, & flumina non operient te. Et illud: Intrauerunt aquæ vsque ad animam meam. Significat etiam tropologice sapientiam. Prouerb. 18. Aqua profunda verba ex ore viri & torrens redundans, fons sapientia. Et illud: Fiet ei fons aquæ salientis in vitam æternam. Eccles. Aqua sapientiæ salutaris potabit cos. Significat etiam hareses : Prouerb. 9. Aquæ furtiuæ dulciores sunt. Et humanas prosperitates. Joann. 4. Omnis qui biberit ex hacaqua, sittet iterum. Spiritus Sancti infusionem Ioann. 7. Qui credit in me, sicut dicit scriptura, slumina aquæ viuæ de ventre eius sluent. Euangelista id interpretatur, shoc autem, snquit, dixit de spritu, quem accepturi erant, credentes incum. Significat etiam populos. Apocalyp.
17. Aquæ verò populi sunt. De sensu tropologico Hieronymus sie scribit in Ezechc. 4-Eisläflitetis shistoria currit, & tropologia, sed illa humilior est, sita subtulior, silla særet terræ ista ad cœlestia subeluat.

Myslice. ] Mysticum sensum hic Isidorus vo cat spiritualem inrelligentiam. Hieronymus cuius diuinæ scripturæ partitionem Isidorus sequitur, sic habet in 1 2.quæst.in Abdiam, Triplex in corde nostro descriptio, & regula scripturarum est: prima vt intelligamus eas iuxta historiam, fecunda iuxta tropologia:tertia tuxta intelligentia spirituale. In historia coru, que scripta sunt, ordo scruatur. In tropologia de litera ad maiora consurgimus, & adquid in priori populo carnaliter factu est, iuxta morale interpretamur locu, & ad anima nostra emolumeta couertimus. In spirituali supia ad sublimiora transimus, terrena dimittimus de futurorum beatitudine, & cœlestibus disputamus, vt præsentis vitæ meditatio, vmbra futuræ beatitudinis sit. Hactenus Hieronymus. D. Eucherius in libro spirituali formularum, quatuor ponit diuinarum expositionum genera, historicum, tropologicum, alle-

P goricum,

goricum, anagogicum. De hiltorica, tropologica,& allegorica, expositione; iam ex mente Augustini disputauimus. Nunc de anagogica expositione, quam Eucherius vocat, quæ ad sacratiora cœlestium figurarum secreta perducit: vt si aquam exponamus de æterna beatitudine: vt in Ieremiz. 2. Me dereliquerunt fontem aque viuz. Et de Angelis, pfal. 1 48. Aquæ, quæ super cœlos sunt, laudent nomen Domini. Poteris fub mystica, & spirituali intelligentia allegorica, & anagogica collocare. Ita Eucherius, Hieronymus, Augustinus, & Isidorus consentiunt in multiplici, & varia scripturarum partitione.

Tria , & septem pracepta. ] Tria , & septem, decem præcepta habent, omnes cc. M. siguam lectionem maxime probo. Sic enim est apud Augustinum lib. de decem chordis c. 5. vnde sententiam desumpsit Isidorus. & lib. 15. contra

Faustum cap. 4.

In vna tabula scripta suerunt. ] Hanc partitionem præceptorum in tabulis,nempe quod fuerint tria in vna, & septem in alia scripta, seguunturplurimi Latinorum Sanctorum, ve Augustinus in locis citatis, & lib. de decem chordis. c. 5. probat fuam sententiam ex illo Pauli: primum mandatum in repromissione. verum in hac sententia non est constans, cum lib.quæstionum veteris testamenti q.7. quatuor verba affirmet esse exarata in prima tabula, quorum primum sta-

tuit; Non sint tibi Dij alieni præter me : secundu: non facies tibi vilam similitudinem: Tertium:no sumes nomen Dei tui in vanum: Quartum:Sabbathum Domini Dei tui servabis, & non facies in eo vllum opus seruile. Reliqua in secuda; ita, vt primum verbum secunda tabula sit; Honora patrem tuum, & matrem tuam; ex illo Apostoli ad Ephel. 6. Honora patrem tuum, & matrem, quodest mandatum primum in repromissione. Quomodo, inquit, esset primum nisi in secunda tabula ab iplo capillet? In repromissione autem ideo dicitur, quia statim subijcitur; ve sis longæuus superterram, & benè sit tibi; hæc est promissio facta ijs, qui mandata custodiunt.Iofeph.lib. 3. Antiq. c. 6. & Philo. in lib. Quis rerum diuinarum hæres sit, in vtraque tabula quinque elle præcepta tradita affirmat. Sunt qui dicunt has tabulas tempore Altimi Hierosolymitani excidifub Romanis Imperatoribus in templo Dei fuisse, indequeà Tito Augusto, inter catera captæ vrbis spolia, in triumphum allatas.

nt i

## CAP. XIX.

A RETICORYM pertinaciam.] Harretteorum peruicaciam est in c. Goth. & alijs.

Nunc enim persequutionibus appetitur, nunc falsis assertionibus lacescitur. ] Hæc sententia in nullo

P 2 M. f.

M. s. stat. Verum retinendam puto, co quod est in antiquo edito, & apud Gregorium lib. 18. Moral.cap. 1. à quo tota desumitur. Sancta, inquit, Ecclesia summopere habere sapientiam, & patientiam studet: sed exercetur eius sapientia, cum tentatur gladijs. Nunc verò de ca persequutione loquitur, in qua non gladijs, sed fassis assertionibus lacescitur. Hactenius Gregorius.

Causa pranitatis.] Idem Gregorius lib. 7. epiftolarum, spittola ad Anastasium indict. 1. Leander Hispalensis Episcopus Sanctislimus Isidori
frater in homilia habita in tertio concilio Toletano in conuersione gentis Gotthorum, quam
apud me habeo nondum typis excusam, elegantislimè propagationem ecclesse depinxte dum

ab hæreticis infestatur.

5 Nam tune clarius.] Augustinus tractatu in conf. Matth. & Lucæ: viiles funt, inquit, hætetici ad inueniendam veritatem, dum calumniantur ad se ducendum in errorem; negligentius enim veritas quæreretur, si mendaces aduersarios non haberet.

non naberet.

6 Santia Ecclesia dicitur catholica.] Quid vox catholica fignificet, docuit Vincentius Lirinensis
Gallus in illo libello aureco aduersus hæreses. Clemens Alexádrinus lib. Strom. 7. vnam esse catho
licam Ecclesiam, hæreticorum verò Ecclesiam,
seu potius conciliabula, "non esse vnam, neque
catholicam. Nam hæreses hác vnitatem in mul-

titudinem seindunt, vinde alæ appellantur ex nomine, vtex Valentino, Marcione, & Basilide: alæexloco, vt Peratici; aliæ autem ex gente, vt Phrigum hæresis; aliæ autem ex operatione, vt Encratitatum. Aliæ autem ex proprijs dogmatibus, vt Docitarum, & Hæmatiarum, &e. In quo loco ad viuum aspicere lieet nostri temporis hæressim nomina varia, & aocipites, sectassis repugnantes, in quas insanum vulgus, & indochum senditut.

Paulo attestante. ] Ad Romanos 1. Gratias ago Deo meo per Iesum Christum pro omnibus vobis: quia fides vestra annunciatur in vniuerso mundo. Cyprianus vocat Ecclesiam Romanam fortem in fide, eo quod in cathedra Petri sitfundata, & in eius vnitate. libr. de vnitate Ecclesie. Notas verò Ecclesia Catholica Augugustinus esse in Romana Ecclesia docuit libro contra epittolam Manichæi c.4. Multa funt, inquit, quæ me in Ecclesiæ gremio iustissimè tenent. Tenet me consensio populorum, atque gentium; tenet auctoritas miraculis inchoata, spe nutrita, charitate aucta, vetustate firmata: tenet me ab ipsa sede Petri Apostoli, cui pascendas oues suas post resurrectionem suam Dominus commendauit, víque ad præsentem Episcopatú successio Sacerdotum: Tenet postremò ipsum Catholice nomen, qd non sine causa inter ta multas hæreses sola obtinuit. Hæc Augustinus.

Qui sunt haretici.] Hæresis ab electione dicitur, teste Hieronymo in epistolam ad Galatas c. s. Et Clemens Alexandrinus lib. Strom. 7. Hxresis inquit, electio est, Et Tertullianus lib. de præscrip. aduersus hæreticos. Elegans descriptio hæreticorum est apud Cyprianum libr. de vnitate Ecclesia. Et interalia, hi sunt, inquit, qui se vitrò a pud temerarios conuenas sine diuna dispositione præficiunt, qui se præpositos fine vlla ordinationis lege constituunt, qui nemine Episcopatum dante, Episcopi sibi nomen assument. Er infra . Hos coldem denuò Dominus designat,& denotat, dices, Me dereliquerunt fonté aque viva, & effoderut sibilacus detritos, qui non possunt aquam portare. Augustinus lib.de vtilitate credendi ad Honorium.c. 1.Hzreticus est, qui alicuius temporalis commodi, & maxime vanæ gloriæ, principatusque gratia, falsas ac nouas opiniones vel gignit, vel sequitur. Viuam huius rei his calamitofis temporibus habemus imaginem.

Ad exercitationem fidei . ] Sic Paulus 1.ad Corinth. 1 1. Oportet hæreses esle, vt & qui probati funt manifesti fiant in vobis. Tertullianus libr. aducifus hærefes in principio; Hærefes; inquit, ad languorem, & interitum fidei productas.

Via verò per quam sit. ] à veritatis obscuritate ortas esse hæreses docet elegantissimè Clemens Alexandrinus li. Srom. 7. & Tertull. lib. præscup.

aductius

aduersus heteticos. Augustinus originem, & progressum hæreseon variè tradit : Nam lib. de Genesi contra Manichaos, hareses ortas dicità superbia: Mater, inquit, omnium hæreticorum est superbia. lib. 83. quæst. quod manant à falsa scripturæ intelligentia. Non posset, inquit, error oboriri palliatis nomine Christiano, nisi de scripturis non intellectis. vide Hieronymum in epistolam ad Galatas c. 5. & habetur q. 3. c. Hxresis; hæreticum appellat eum, qui aliter scripturam intelligit, quam fenfus spritus efflagitat, & Hilarius de intelligentia, inquit, hærelis, non de scriptura est: sensus, & non sermo facit crimen. Tertull. de præscript. aduersus hæreticos à Philosophia esse natas hæreses tradit: ipsæ denique hæreses, inquit, à Philosophia subornantur.

tion Simul existant vnits.] in M. sl. vni. Innocentius tertius eleganter hoc idem dixt; facies quidem dixt; facies quidem dixtras habere, sed caudas ad innicem colligatas, quia de vanitate countrent in id ipsum. habeturde Hætelib. 3.c. Excommunicauimus.

# CAP. XX.

OC caput in M. f. vno dulta cum superiore of toftante domino per Estatam.] in excusive superiore the tendent of the superiore of the superiore of the superior of the superior

6 . Filij Dei.] Iustorum variæ sunt in divinis lite-

ris appellationes; vocantur filij Dei, vt Ioanni. 8. illos dixit Deos, ad quos fermo Dei factus est. Ioannis 1. dedit eis potestatem filios Dei fieri. Ad Rom. 5. In spem gloriæ filiorum Dei. & 8. Quicunque enim spiritu Dei aguntur, hi sunt filij Det. Et Genes. 6. vocantur filij Dei, qui in fide vnius Dei altissimi, & eius cultu virtute, pietate, & observantia mortalibus reliquis ventri deditis, qui vitam ducunt impiam, & ex legem & ido latrislonge excellunt : vnde & per excellentiam sunt appellatifilij Dei. Vocatur etiam Christus D. N. filius Dei altıflimi, per naturam ; lusti autem per gratiam adoptionis. Alijs etiam nominibus iusti appellantur, vt filij resurrectionis, Lucæ 20. Et filij regni Marc. 13. Filij nupriarum, Marc. 2. Filij sponsi, Luc. 5. filij pacis Luc. 1 0. filij lucis Luc. 1 6. & Ioann. 20. Iustinus Marryr, Iosephus Hebræus, Tertullianus, & Lactantius Firmianus Angelos Genes. 6. filios Dei appellatos existimant. Quam sententiam grauissimè refellit Theodoretus quæit.in Genes.q. 47. & sic interpretaturillud de Enos, Genes. 4. iste cæpit inuocare nomen Domini ex versione Aquilæ: Tunc exorsus est appellatione in nomine Domini, quæ verba significare videntur, quod hic sua pietate primus diuinum nomen adeptus est, vr à consanguineis Deus appellaretur, à quo deinceps posteri filij Dei , perinde ac nos à Christo Christiani, Hæc Theodoretus.

CAP.

#### CAP. XXIII.



I DE I Symbolum.] Symbolum,& Dominicam orationem continerefidem, spem, charitatem docet, Augustunus in Enchiridio c.6.& 7. Symbolum autem illud

ab iplis editum magna cum cura & Spiritus Sancti instinctu, apertum est ex Ruffino in expositione symboli, & Augustino in sermone secundo Dominicæ Palmarum : vbi quam finguli Apostoli partem contulerint docet in hunemodum : Quod Græcè symbolum dicitur, Latinè collatio nominatur. Collatio ideo dicitur, quia collata in vnum totius catholicælegis fides, fymboli colligitur breuitate; cuius textum vobis modo Deo annuente dicemus. Petrus dixit: Credo in vnum Deum patrem omnipotentem. Ioannes dixit; Creatorem cœli & terræ. Iacobus dixir: Credo & in Jesum Christum filium eius vnicum, Dominum nostrum. Andreas dixit: Qui conceptus est de Spiritu Sancto natus ex Maria virgine. Philippus ait: Passus sub Pontio Pilato, crucifixus, mortuus & sepultus. Thomas ait: Descendit ad inferna ; tertia die resurrexità mortuis: Bartholomaus dixit: Ascendit ad coelos: sedet ad dexteram Dei patris omnipotentis. Matthæus dixit: Inde venturus est iudicare vi-

uos & mortuos. Iacobus Alphæ ; Credo & in Spiritum Sanctum, ecclesiam catholicam. Simon Zelotes dixit: Sanctorum communionem: remissionem peccatorum. Iudas Iacobi: carnis refurrectionem . Matthias compleuit : Vitami aternam Amen. Ambrosius etiam sermone 38. de ieiunijs & quadrages. Symbolum appellat fidei clauem duodecim artificum operatione con flatam : Irenzus lib. r. c. 2. teffaram fidei vnanimem; & Leo in epiltola ad pulcheriam Augustam. Ambrosius lib. 3. de virginitate vocat signaculum cordis & esse ante sucanis horis quotidiè recitandum. Pro fidei autem Symbolo, Apostolorum intelligitur : vt in concil. Laod. c. 46. Baptizatos oporter fidei Symbolu dicere & c.47. Similiter in concilio Agathensi c.9. in concilio Maguntino sub Carolo Magno c. 45. De Symbolo Apostolorum lege Hieronymum in in epistola ad Pammachium . & Augustinum lib.ad Catech. & Clementem Romanum in epistola ad Jacobum frarrem Domini.

Dominica oratio.] A patribus quotidiana oratio dicitut, vt Cypriano in cius expositione, & Augustino lib. 2 i. Ciuitata. 2.7. Et Condilio Toletano 4.0.9. Quia quotidiè dicitur, & quia delet minima & quotidiana peccata.

Propheta Estas.] Locus est apud Estaian.c. 10.vbi Hieronymus sie inquit: Pro cunctis laciniosa legis caremonijs dedit praceptum breuis-

fimum

simum dilectionis & sidei. Cyprianus in expositione oraționis Dominice locum interpretaturde Symbolo sidei, & Augustinus lib. de persectione iustitiz hominis respons. 11. Et contra Faustum lib.15.0.4. de prychium Ecclesiz appellat duo dilectionis pracepta.

#### CAP. XXIV.



ÆRETICI autemid folumimaginaria ostentatione faciumt.] Istodrus non damnat baptisma hæreticopum, vt Cyprianus cum Episcopis Africæ, de quo Hieronymus

in dialogo contra Luciferianos sie inquit. Cyprianus lacus contritos sugere nec bibere de aqua aliena voluit: ideirco haretticorum baptisma reprobans ad Stephanum tune Romana vrbis Episcopum qui a Beato Petro vigesimus sex tus suit super hacre Africanam synodum direxit: sed conatus etus suus frustra suit. Verum hie sidorus loquitur de baptismo adultis collato ab haretteis cum inuocatione sanchisma: Trinitatis qui, licet sit sacramentum, characteremque in animo obsignet, nihi si illis ad salutem remissionemque peccatorum prodest, quousque ab Ecclesia suite suit. Non enim illis ad remissionem peccatorum, inquit, sed ad supplicit testimonium datur. Quam sententiam probat

Q 2 Augu-

Augustinus lib. 3. contra Donatistas. c. 1 4. & lib. de baptilmo c. 12 & habetur de consecr. D. C. Tunc valere incipit ad salutem baptismus cum fictio à veraci confessione recessit. Idem Gregorius ad Quiriacum epistola 61, lib. 9. Registri. Et Nicolaus Pontifex ad consulta Bulgarorum. c. 3. Quid verò de baptismo ab hæreticis collato senserit Isidorus liquet lib. 2. de officijs c. 24.dum inquit: Hæretici autem, si tamen in patris & filij & Spiritus Sancti attestatione doceantur baptisma suscepisse, non iterum sunt baptizandi, fed solo chrismate & manus impositione purgandi : Baptismus enim non est hominis meritum, sed Christi: Ideoque nihil interest hæreticus, an fidelis baptizet: quod sacramentum tam Sanctum est, vt nec homicida ministrante polluatur: Habet enim hæreticus baptismum Christi; sed quia extra fidei vnitatem est, nihil prodest. At vbi ingressus fuerit, statim baptisma quod habuerat foris ad perniciem, incipit illi iam prodesse ad salutem, quod enim accipitur approbo, sed quia foris accipitur improbo;dum autem venerit, non mutatur, sed agnoscirur. Character est enim Regis mei, non egror sacrilegus: recorrigo desertorem non muto characterem, Hæc Isidorus. Nouissimè sacra Tridentina Synodus sess. 7. c. 4. Verum esse baptisma inquit, quod datur in canone forma Eccle. Ga ab hareticis.

In inferno nuper nati infantes . ] Infernus multiplex elt, ve adnotauit doctissimè sicut omnia D. Thomas Aquinas, Infernus inquit, quadruplex: scilicet damnatorum, puerorum, purgatorium, & sanctorum patrum. In primo sunt tria; tenebrægratiæ, tenebræ gloriæ, & pæna fenfus: A quo æterno supplicio vimam liberemur . In secundo sola duo prima, tenebræ gratiæ, & gloriæ. In tertio tantum secundum & tertium, tenebræ gloriæ, & pæna sensus. In quarto tantum secundum, tenebræ gloriæ, vocaturque hic finus Abrahæ. De quo Tertullianus aduerlus Marcionem lib. 4. Diuus Gregorius lib. 7. epistolarum epistola 53.ad Secudinum de receptaculo agit animarum paruulorum, qui sine baptismo discedunt.

Proinde Ada causa nuper natus infans si non regeneratur, damnatur. ] Gotthus c.&alius per antiquus sic habent: proinde cum ex causa nuper natus damnatur infans, si non regeneratur, quia originis noxietate perimitur. Locus etiam manifestus ad probandam originis maculam esse in pueris à parentibus contractam, & esse omnes natura procreatos filios ira.

Qui in maternis vteris. ] Habetur hæcsententia in collectaneis Gratiani de Conf. D. 4. & apud Iuon.part. 1. cap. 185. & apud Magistrum hb.4.

fent.dift. 6.

De ipsis legitur. ] Psalm. 39. Ita interpretatur

& Augultinus. Verum Basilius & Theodoretus altter locum interpretantur in scholijs psalmorū. In regno pradestinatorum.] Sie babent omnes cc.M.fl. & editus antiquus quam lectionem pofiu & deleui sin regno reproborum : ex Gregorio, & Augustini expositione, vnde Gregorius subungit de ulis qui sunt super numerum : Hie enim fidelibus per consessionem admixit sunt, fed propter vita reprobam ilic numerari in sorte sitellum non mercetur.

Qui scelerate vinunt in Ecclessa. ] habetur tota sententia de consecr. D. 2. c. Qui scelerate viunt: fragmentum verò cius de cons. D. 4. c. Qui in maternis vteris in sine capicis.

#### CAP. XXV.



ICONIVS Donatifia ] has fepté regulas veluti claues aperiendi fenfus diuinæ scripturæ reconditos excogitauit quarum meminit Augultunus lib. 3. de doctrina

Christiana c. 30. Ticonius inquit quidam, qui contra Donatista sinuichissime scriptir, cum sucrit Donatista, & I b. 2. contra epistol. Parmenini c. 28. vocat eum Magistrum, eiusque interpretandi diuinam scripturam leges & formulas sati fecit, ve Cypriani expositionibus prætulerie ve constat lib. 2. retractat & lib. 3. de doctrina Christiani et al. 2015.

ftiana

stiana c. 30. de harum regularum vtilitare sie inquit: Necessarium dux ante omnia que mihi videntur, libellum regularum scribere & secretorum leges, veluti claues & lumina fabricare funt. enim quædam regulæ mystæ, quæ vninersæ legis recessus obtinent, & veritatis thesauros aliquibus visibiles faciunt. Quarum si rario regularum, sine inuidia, ve con. municamus, accepta fuerit, clausa quæque parefient, & obscura dilucidabuntur, vt quisque prophetiarum immensam sylvam perambulans, his regulis quodammodo quafi lucis tramitibus deductus ab errore defendarur. Et subdit:caute sane legendus est non folum propter quædam, in quibus, vt homo errauit, sed maxime propter illa, que sicut Donatista hærericus loquitur. Meminit & Cassiodorus harum regularum in præfat. comment. in pfalm. Scripfit idem Ticonius expositiones in Apocalyp. Ioannis, ve auctor est Gennadius & Beda in Apoc. extat nunc liber regularum editus in Bibliotheca Sanctorum à Margarino Theologo Pansiensi compilata tom. 6. floruit Theodosio & filijs eius imperantibus anno Domini CCCXC

Que de runo ant ad unum loquitur. ] Que de vno ad vnum loquitur in excut elt Quam lectionem non probo. Nam fenfus ita elt, vt fola ratione difernatur cum in vna persona duo diltin guuntur, ratione & cogitatione officia, vnde sola ratione complecteris quando à capite ad cor-

pus transitum sit.

Estias ait. Esthoc exemplum Estia c. 61.

apud Ticonium & Augustinum: quamuis 70.

vtuntur versione sicut sponso imposuit mihi
mitram, & sicut sponsam ornauit me ornatu

si ruping viesthus pun pingun, xai si viustum narudoquari pit ni supu
sistemus vulgatam semper amplectitur verfionem.

Vero & permixto.] Ticonius dixit: de Domini corpore bipartito: quam vocem Augustinus correxit, affirmans quod non debuti ita appellari, sed potius de Domini corpore verò atq; mixto, aut, verò atque simulato, vel de permixta Ecclesia.

Puer meus es tu.] Osez 11. Ticonicus inter alia hunc locum Osez adsert.

Tertia regula.] Augustinus lib. 3. de doctrina Christiana ita sentit, quod potius sit magna questio quam regula.

Delitera () Spiritu.] Ticonius appellat hanc regulam tertiam, de promifiis & lege Augustinus, de spiritu & liteta, vel de gratia & mandato.

Quarta regula est de specie of genere.] Tota hac regula corrupte legitur in excul. cam restitui ex c. Gott. m.l. antiquo, cius meminit Gregorius sib. 3. Moral. & homilia 26. in Euangel. super illud: rulerunt Dominum meum, & nescio vbi posucrunt cum. Sicut in Pfalmis : Pfal. 44. adorabunt eum filiæ Tyri in muneribus zvultum tuum deprecabuntur omnes diuites plebis. Sie Augustinus su. per Psalmos legit Adorabunt eum fiiiæ Tyri, ita ve sententiæ periodus non claudatur in, adorabunt eum, vt in multis códicibus inter punctum inuenio. Idem filiæ Tyri, filiæ gentium à parte refertur ad totum Tyrus vicina huic loco vbi prophetia erat, fignificabat gentes credituras Christo Theodoretus super psal. siclegit. Quoniam ipse est Dominus Deus tuus & adorabis eum: & filiæ Tyri in muneribus. Et adfert interpretum diuersassententias, & per filias Tyri totam impietatem significari affirmat. Moselt inquit sacræ scripturæ à parte totum demonstrare. Sicalibi per Libanum omnem superstitioniscessationem predicit: Nam Libanus inquit, cum excelsis cadet. Sic etiam D. Basilius à quo Theodoretus scholia in psalmos ferè collegit.

Per Esaiam] cap. 14. vt conteram Assyrium interra mea, & in montibus meis conculcem

cum.

Et erit Babylon. ] Locus est apud eundem Esaiam c. 13. Et erit Babylon illa gloriosa in regnis, inclyta in superbia Chaldaorum, sscut subertit Dominus Sodomam & Gomorrham.

Quinta regula est de temporibus.] Duobus modis dicit Ticonius hancvigere regulam, aut per Synodochen, aut per legitimos numeros: vocat legitimos numeros cos, quos eminentius feriptura commendat vet ell feptenarius, denairius, duodenarius, vide ipfum Ticonium, & Augustinum.

Sicut est de triduo Dominica [epultura.] Auguftinus lib. 3. de doctrina, & lib. 4. de Trinitate. cap. 6. & Ticonius in regulis, hunc locum latè versant.

Vt à toto pars . ] Gotth. C. & alio vetustissimo illud exemplum scripturæerat quod in excusis desiderabatur. Itemà toto pars vt est illud: & erunt dies vite hominis C x x. dum tantum centum víque ad diluuium inueniantur. Ex quo hec à Domino statuta sunt, vel sicut illud quadringentis, &c. Est verò locus ille Genes. 6. dixîtque Deus non permanebit spiritus meus in homine in zternum quia caro est eruntq; dies illius centum viginti annorum. Quem locum Lactantius Firmianus lib. 2. diuinarum institution, c. 14. ita exponit: vt dicat Deum iratum breuiori spatio vitain hominum circumscripsisse, & abrogata viuendi longitudine, quam ante diluuium habuerant, intra centum & viginti annorum spatium coërcuisse. Idque ex Iosepho accipit Firmianus lib. 1.antiquit. Verum aliter interpretatur locum Hieronimus lib.quæst. Hæbraic. Hoc est inquit dabo centum vigintiannos ad pœnitentiam. Nonigitur humanavita, vt multi errant, in centum vigintiannos contracta est, sed

generationi illi centum viginti anni ad pænitenriam dati sunt. Quia verò poenitentiam agere contemplerunt, noluit Deus tempus expectare decretum, sed viginti annorum spatijs amputaris, induxit diluuium anno centelimo agenda pænitentiæ destinato. Quam etiam expositionem Chryfoltomus elt amplexus, Homil. 22. in Genes verum cam improbat Gennadius vemiluti abfurdam, & à Deo penitus ahenam, cum ensemper Deus ad vindictam tardo ingrediatur passu. Vide catenam Græcorum patrum in penrateuchum Quod vero Deus, vr censet Hieronymus viginti annos amputauit ex decreto tempore liquet. Nam Genes. 5. dicitur Quingentorum annorum erat Noë cum genuit Sem, Cham, & Iapher.cap.6.dicitur crunt dies vitæ illius cetum viginti annorum/deinde c.7. Sexcentorum annorum erat Noë, cum aquæ diluuij minundauerunt super terramie: lov , 2 .0 .....

Vel ficut illud , quod quadringentis annis pradixe-- rat Deux filios Ifrael in Egiptoferuituros . ] Genel. 1 5. dicitur quod quaita generatione reuerterentur in terram promissionis, quod etiam itaimpletum est. Namprichus Jacob cum filijs ingreffus elt Ægyptum, Moles verò quartus à la-20 cob populum eduxit. De computatione horism lu annorum lege scholium nostrumin Chronicon cerentia derivacur, dien a Juma dirobili in

Ad banc temporum regulam. In excusis legi-R

tur est & alia de temporibus figura, per quam quædam quæ sutura sunt quasi iam gesta &c. Verum M. Electionem probo. Omniaque supra cap. 18. de lege numer. 7. posita sunt ibique adnotaus sententiam este ab Augustino desumptam lib. de verb. Apostoli:

In quibus qua dum adine futura funt quasi iam gesta. ] Gotthus & alij duo Goddantiqui sicha bent: In quibus que adine facienda erant, iam facta narrantur: Sed quando aliquid faciendum pronunciatur, secundum nos dicitur, &c.Reliqua verba, que in editis & alijs M.s. reperiuntur,

in his duobus non extant.

Sexta regula est de recapitulatione.] Augustinus de hac regula sie scribit: Sextam regulam Ticonius recapitulationem vocat in obscuritate scripturarum saits vigilanter inuentam: Sie enim dicuntur quædam, quasi sequantur in ordine temporis, vel rerum continuatione narrantur, cum ad priora quæ prætermissa surantur attoreuocetur, quod nisi ex hac regula intelligatur, erratur.

Sicut cum filios filiorum Noe Scriptura commemoraffet.] Codex Guadal fic habet; ficut in Efaia,
vobi dum contra Babylonem hocelt contra Diaboli corpus multa dixiffet fermo propheticus,
rurfus àd caput; id est ad Diabolum; oraculi
fententia deriuatur, dicens: Quomodo cecidifti
Lucifer qui mane oriebaris: Sicut cum filios filio-

rum Noë scriptura commemorasset &c. Hæc habentur Esai. 1 4. Verum ad hanc regulam non pertinent, sed ad septimam de Diabolo & eius

corpore, vt patet ex Augustino.

Recapitulatio enim est dum rerum prateritarum cause futuris miscentur gestis es c. vsque adseptimam regulam.] Hacomnia in nullo extant.c. M. seorum quosnactus sum ad huius operis correctionem, inter quos duo erant membranei antiquissimi literis Gothicis seripti; vnus ecclesia Toletana ara 9 5 3. exaratus, alius ex insigni collegio Ouetensi apud Salmanticam eo antiquior, vt ex literis miram vetustatem præse ferentibus colligere licet. Quapropter omnia velut aliena à germana lectione in marginem reieci.

Sieut in Efaia. ] Qua in parenthesi includuntur in Gotthico tantum Cod. Ecclesia Toletana in margine addita inueni locus est Esaia c. 14& apud D. Augustinum in exemplo septima regu-

læ & apud Ticonium.

Apoflata quippe Angelus omnium caput est iniquorum.] Angelus apostara est Lucifer de quo Esaz. 1 4. Quomodo ceeddisti de celo Lucifer, Idem vocarur & draco, & serpens antiquus, Diabolus, & Satanas, Apocal. 12.

#### CAP. XXVI



SIDORVS martyris nomen hoc capite non tantum illis tribuit qui extremam mortem gloriosè pro Chrifto passi sone, fed illis eciam, qui à consessione nominis Christi

nulla tormentorum atrocitate, abduci potuerūt. Idem facit vbiq; Cyprianus martytum eximius laudator. Tertullianus autem hos defignatos martytes appellat, illos verò abfolutė martytes.

Uir sanctus vlerò se in agone pro certamine non debet offerre iuftstia. ] VV.CC.ad vnum omnes legunt : vir fanctus vitrofe in agone pro certamine debet offerre iustria. Tollunt enim negationem, non, Verum ita sensus non conuenitijs, 2 quæ sequuntur; sed tamen si agonis fructum vi--ur det vberrimum, non debet declinare laboris periculum. Quapropter existimo negationem, vt in editis est, retinendam . Thomas 22. quest. 124. Martyrium, inquit, oblatum debet tolerari patienter, sed non debet quæri : quia non debet darroccasio agendi iniustè, Hæc illes Vnde Cyprianus fugit martyrium, ve constat ex primo lib.epistol.Et Athanasius, vt patet ex homilia super Matthæum.c. 1 o. & exapologia de fuga fua, prope medium. Hinceleganter Cyprianus ait epist. 83. Dominus confiteri nos magis voluit

pihil

quam profiteri. Verum quid de virginibus illis dicemus, quæ ob castitatis & pudicitiz amorem, ne turpiter violarentur, mortem sibi aqua, vel ferro, vel laqueo consciuerunt ? Quas ettam fancia Ecclefia inter diuas martyres conumerat, vi constat ex D. Ambrosio lib. 3. devirginibus, ad Marcellinam sororem; de Pelagia & filiaru morte, & Eusebio Casariense libr. 8. Eccles. histor.de virginibus Antiochiæ; & Sophronia, quæ fe occiditne vim à Maxentio pateretur? Hiero nymus super Ionam exponens illud cap. 1. Tollite me & mittite me in mare, sic inquit: Non est nostrum, mortem arripere, sed illatam ab alijs libenter accipere, vnde in persequationibus non licet propria perue manu, ab que eo, vbi caltitas periclitatur, sed percutienti colla submittere. Augustinus verò lib. I. de Ciuit. Dei multis capitibus probat nulla prorsus causa fas esse sibi mortem inferre. Quod si dixeris id licere, ne virginitatis integritas omittatur, responder corporis lanctitatem, animi sanchitate manente non amitti. Verum codem lib. velut de sentent a sua vigore nonnihil remittens questionem hanc sic concludit . Sed quædam inquium fanctæ fæminæ rempore persequutionis, vi infectatores suz pudicitiæ deuitarent, in rapturum atque necaturum se flumen proiecerunt, coque modo defunctæ funt, carumque martyria in ecclesia carholica, veneratione celeberrima frequentantur. De his

nihil temere audeo iudicare. Vtrum enim Ecclefiæ aliquibus fide dignis testificationibus, vt carum memoriá sic honoret diuina persuasit au-Aoritas nescio; Et fieri potest, ve ita sit, Quid fi hoc fecerunt non humanitus decepta, sed diuinitus iussa, nec errantes sed obedientes? sicut de Sampsone aliud nobis fas non est credere. Cu autem Deus jubet, seque jubere sine vllis ambagibus intimat, quis obedientiam in crimen vocet? quis obsequium pietatis accuset? Hæc Augustinus: ex cuius verbis, illud aduersus hæreticos nostri temporis obiter notandum, Ecclesia sanctos suos diuina persuasione actá honorare. Hic etiam in questionem factum Raziz (de quoest Machabeor. 2. c. 1 4.) solet vocari. Quod D. Augustinus improbat lib. 2. contra secundam epiltolam Gaudentij cap. 23. & epiltola 61. ad Dulcitium, vbi cum laudariait, non quia scip-· fum interfecit, sed quod effet vir strenuus, ciuitatisque ac patriæ amator. Nam alioqui turpe est, & animi impatientis, sibi manus inferre, vt docet Aristot. 3: Ethicorum c. 10. vnde labitur Cicero Offic. 1. dum Catonis mortem laudans, honestum ac licitum esse afferit, virum fortem, vbi res postulauerit, se violenta manu perimere.

Ad Ephefum.] Id liquet exactorum cap. 19. Paulo enim volente egredi ad populum, non permiferunt discipulieius.

De incisionibus malorum] vox maloru in nullo

M.f.c.

M.f.cc.apparet, ac ne in edito quidem perantiquo: forte legendum & de incisionibus membrorum, ceu amarissimis poculis mærent.

### CA P. XXVII.

Lvs erat mirabilis pirtus operum. quam pirtus signorum. Ild constat ex Lucæ 1 o. Ecce dedit vobis potestatem calcandi serpentes, & scorpiones, & super omnem vir-

tutem inimici, & nihil vobis nocebit. Veruntamen in hoc nolite gaudere, quia spiritus vobis subijciuntur: Gaudete autem, quod nomina ve-Ara scripta sunt in cœlis: Quod doctè etiam probat venerabilis & Sanctus Beda super Ioannem cap. 1.

Plus est bene viuere, quam signa facere. Ild eleganter probat Cypnanus in oratione de vnitate Ecclesia ex illo Matth.7. Multi enim dicent in illa de Domine Domine, nonne in nomine tuo prophetauimus, & in nomine tuo Dæmonia eiecimus, &in tuo nomine virtutes multas fecimus? Et tunc dicam illis; nunquam vos cognoui : reced te à me, qui operamini iniquitatem, Sic enim legitur apud Cyprianum; pro quibus in editione vulgata est: Multi dicent mihi in illa dic &c. Ertunc confitebor illis, quia nunquam noui vos. Discedite à me. Idem probat D. Ambrosius in comment.epiftole prime ad Corint.c. 1 2.exponens illud: & adhuc excellentiorem viam vobis demonstro.

Quod nunc Ecclesia.] Quare miracula in Ecclesia nunc cessauerint, causas etiam reddit Augustinus lib. 1. Retract. c. 13. & lib. de vera religione c. 25. & Ambrossuper 1. epitlolam ad Cotinth. c. 12. in fine D. Gregorius lib. 27. Moralium docet etiam Ecclesiam olim adminiculis miraculorum indiguisse, nunc verò non item: Paulus, inquit, egregius prædicator Miletum veniens, plenam insidelibus insulam, sciens patrem Publij dysenteria, sebribusque vexatum, orando saluauit; se tamen ægrotanti Timotheo præcepit dicens: modico vino vere proper stomachum tuum, & frequentes tuas instrimitates.

#### CAP. XXVIII.

邀

NTICHRIST V'S eft.] Antichriftus latinedicitur corrarius Chrifto, vt auctor et Augustinus in primam Canonicam Ioannis 'tractat.3.8c in libello de Antichristo.

fi modo cius est. & Gregorius lib. 29. Moral, c, 6. Rebellis Christo vocatur à Tertulliano. lib. de præseript. aduersus hætetic. A' Ioanne epistola prima c, 2. Mendax dicitur, quis est inquit mendax, ni fi qui negat, quoniam Iesus non est Chri-

Aus,

ftus, hic est antichristus Apocal. 13. Bestia nominatur: Homo poccasi, & silius perdicionis, à Paulo 22 ad Thesali. c. 2. Haradiaque multa nomina illi per eranslationem, & allegoriam in dininis heris tribuuntur.

Antequam neniat Antichristus, multa eius membrapracoffeunt. ] Membra Antichristi funt hartettei, & improbi Christuani; qui ore Christum confitentur, sachsautem negant. ex Augustin. tractata; super primam epitolam Ioann. Quifquis fictis, inquit, negae Christum, Antichristus est. Quotquot enim habet Ecclesia periuros, fraudatores, adulatores, ebriosos, feenaratores, aliosqueid genus sceleratos homines, Antichristos, hoe est aduertanos Christi este ide recte afferit. Quod ipsum estade harteticis censet, exillo cius dem loci Antichristus est, qui negat patrem, & filium. Omnis spiritus, qui soluito lesum, ex Deo non est, & hie est Antichristus.

Secundum Apoflolum.] Locus Pauli est 2.ad Thess. Lam mystemum aperaturini-quitates. In quem locum D. Thomas Aquinas sicait sscut omnia bona Sanctorum ante Christum, sucrunt sigura Christit, sic in omni persequitione Ecclesia: Tyranni sucrunt quast figura Antichristi. Gizci hune Pauli locumde Nerone dictum accipiunt; in qua sententia età D. Ambrosius est in hune locum.

Qua electi perire non posunt.] Quia electi perire non posiunt in M. st. est: quam lectionem probo: non excusorum, à quibus abett, perire. Tam mira sasterus est prodigia.] Num vera futura sint miracula ac prodigia.] Num tiracula ac prodigia.

de Augustin.lib. 2 o.de Ciuitat. Dei.c. 19.

Durius bellum sustinubunt.] Quam arrox Antichristi bellum sutrurum sit, patet ex illo Esaiz 14. Hit homo qui concutat terram, commouet Reges, qui ponit orbem terra totum desertum. Sicenim legit Cyprianus, sinterpretaturque de Antichristo libr. 3. testimoniorum ad Quirinum. Vulgata edituo ita haber: Nunquii dite est vir, qui tuibauit terram, qui concussit regua, qui posuit orbem desertu, & vrbes eius destruxit.

Sed etiam miraculis coruscantes: ] Sed etiam contra miraculis coruscantes M. fl. cc. habent. Quam lectionem, vt melioremamplector.

Quanto breuius tempus.] Breue tempus est in M. si. de tempore aduentus Antichristi. Vide piam ac prudentem sententiam Augustini li. 18. de Ciuit. Dei. cap. 93.

#### CAP. XXIX.

VAMVIS nunc filiorum Dei.] Quamuis nunc filiorum Dei omnes co.M.fl.fideles autem-vocantur filij Dei per adoptionem epiftola 1. Joann.c. 3. Videte inquit qualem charitatem dedit nobis pater, vt filij Del nominemur & fimus. Et statim: Nane filij Dei sumus (per gratiam videlicet) & nondum apparuit, quid erimus. Scimus quoniam quum apparuerit similes ei erimus: quoniam videbimus eum, sicuti est.

#### CAP. XXX.

ED in Euangelio dicere, & seire discipulos noluit.] Sed in Euangelio dicere se scire discipulis noluit M. st. legunt

L'imministration Lorent Land

nonnulli, Cæterum Gotthus Toletanus omniu . fideliffimus cum edito confentit. Locus verò est Marca 3. his verbis: De die autem illo vel hora nemo scit: neque Angeli in cœlo, neque filius, nisi solus pater. Et Matth. 24. De die aute illa, & hora nemo scit, neg; filius hominis. Quorum locorum interpretationem vide apud Augultinum 83.quæltionum quælt. 6. & Hierony-- mum ifi Matthæum. Ambrof. lib. 5. de fide c.8. Theophil: Super Marcum c. 1 3. Gregor. lib. 3. Super primum Regum c.3. Qui omnes patres ideo dicunt filium iudicij diem nescire; quia eum indicare noluit hominibus. Alij Doctores neoterici, dicunt Christum, quatenus homo erat, diem iudicij non cognouisse naturali notitia. Na folus Deus nouit ex sua naturali notitia tempora, & momenta, quæ pater posuit in sua pote-state. Vnde apud Matthæ. c. 24. additur, neque

filius hominis. Na, quaterus verbu, nonit secut pater. Quam interpretationem videtur etiam sequi Bassilius in epistola ad Amphilochium du Matthæi & Marci hæc loca interpretaturiæteris veto omnibus occultum esse, multis saerarum literarum testimonijs confirmatur. Matth. 2.4. Sieur autem in diebus Noë, ita ent & aduentus silij hominis. Lucæ 16. Sieur in diebus Loth &c. & 1.ad Thessal. e. 5. cum diænint homines, pax & secutias, veniet repentinus interitus. Et ibidem Dies Domini sieur sur sur noche & Lucæ 12. Quando non putatis silius hominis veniet. Et alibi: Vigulate, quia necticis diem neque hotam. Apocalyp. 3. veniam ad te ranquam sur , & nesice squa hora veniam ad te,

De domo Dei sicut seriptum est J. 1. Petri cap, 4. Quoniam tempus est ve incipiat iudicium de Domo Dei vot iudicium Grace vive pio afsi-

ctionibus accipiendum.

Vipfaiustia qua quisque instru est Deo instissente instiscetur. ) Pulchrè differentiam institue, qua Deus & homo insti dicuntur, expressir adurssus vasana hareticorsi huius tépoirs dogmata, dequa sic etiam in concilio Tridentino sessi de cuam in concilio Tridentino sessi de cuam in concilio Tridentino sessi de cuam in concilio Tridentino sessi se cuam in concilio Tridentino sessi se cuam in concilio Tridentino sessi sus de cuam un un concilio se cuam un consultos facit. qua videlicetà Deo donati, renouamur spiritu mentis nostra, & non modo reputamur, sed verè iusti nominamur; & sumus,

iustitiam

iustitiam in nobis recipientes.

Necillic damentur .] Ne illicaudicentur est in omnibus M. squa lectro videtur cum illo Pauli quadrate 1.ad Corinth. 171. si nosmetipso iudicatemus. non virque iudicatemus. Et cum illo sapientante iustitiam, prapara iudicium.

Et adpurgationen teinpovales proficit pena. Hoan.
It i Omnem palmitem in me aven ferente an fructum, tollet eum , & omnem, qui fert , purg abit citus, quia per dicipilman reciditus; ad vocationen gratiam.

In sudicio reprobi humanitatem Christi, in qua indicatures est, videbunt non male, sentent hac est apud Augustinum super Ioannem tract. 23. & de. 82 17. Elteriam in Magistro sententarum lib. 4. distinct. 48.

Diminitatem verò eius.] Ex illo Efaix 26. Tol-

latur impius, ne videat gloriam Dei.

Pro diversitate conscientiarum of c. ] Gregor. lib. 25. Moral. c. 5. & 6. desumitur autem sententia ex illo Pauli ad Romanos a. Teltimonium reddente illis conscientia sporum, à inter se in uicem cogitationum acculantium, aut estam desendentium, in die cum indicabit Deus occulta hominum. Quem locum ita etiam Ambrosius interpretatut.

Non funt indicandi ] fecudum illud Ioannis 3.

Qui non credit iam iudicatus est. & illud Pauli ad Rom. i... Quicunque enim sine lege peccauerunt, sine lege persbunt.

# CAP. XXXI.



E. Geenna. ] Theophylactus super Matthaum c. 10 exponens illud: Timercautem magis eum qui potest & animam & corpus perdere in ge-

ennam, Geennam, inquit, quum disit, significat perpetuam pernam; Geenna enim dicitur à sempernascendo. Hie est ille vermis de quo ait Esaias. Vermis costum non motietur; se ignis cortum non extinguerur. Cui conquenti illud Promerhei (vt est in fabulis) feralis ille rostroquimmanis vultur obunco, simmortale iccur tundens, facundaque penis suscera a timaturque Ephlis, habitaque, sub alto pectore, nec sibris requies lodatur ylla renatis.

# CAP. XXXII.



E c derrit in supplicio suturo damnationii ordo. ] Nec decrit in supplicio suturus danationis ordo, est un Gotth. & alijs M. st. in vno verò perantiquo

fic legitur ince deent in supplicit die futurus damnationis ordo.

Dicit etiam Pfalmista.] Pfalm. 108. legiturq; in editione vulgata: nutantes transferatur filij &

mendi-

mendicent, Hebraussermo habet: oberrent liberi eius. Nutates autem est instabiles vagentur, errantes mendicent, fiant vagi, & errantes.

Cunctis videntibus est pracipitandus Diabolus.] Apocal cap. 20. ponitur ordo iudicij & apud

Paulum 1.ad Corinth. c. 15.

Dicente Propheta ] docente propheta est in c. Gotth.locus est Amos.c.7. Ecce vocabit iudiciú adignem Dominus Deus, & deuorabit abyssum multam, & comedit simul partem. Vox autem domus, quæ apud Isidorum est, in nullo bibliorum exemplari legitur, neque in versione LXX. enius hac funt verba zou exeluiore rlui sixlu er rugi του κατεραγε των μερίδα, vbi Hieronymus: comedit partem, inquir, hoc est ad Sanctos illius peruenit, qui in peculio Domini, & in eius parte reputantur. Theodoretus in eundem locum: partem, inquit, appellat Israël. Sic enim etiam Moses, inquit, & facta est pars Domini populus cius Iacob.

# CAP. XXXIII.

C Iustitia. ] In excuso erat sicut:verum Gotthus legit sic suft tia miustria; sic virtus vitio crescit. Ergo Sanctorum excrescit gloria, vt fit superioris tententiz reddi-

tio similiter est in omnibus ferè vv.cc.

# INCIPIT LIBER

SECVNDVS.

De Sapientia.

C A P. 1.



M N I s qui secundum Deum sapiens et , Beatus est. Beata vita cognitio diuinitatis est. Cognitio diuinitatis virtus boni operis est. Virtus boni operis , tru-

ctus æternitatis est.

2 / Nullus autem magis sapiens, quam quem docuerir Deus.

Excelsior est rebus omnibus sapietia: nec esse potest vlla iustitia sine prudentia.

Qui secundum seculum sapiens est, secundum Deum stultus est. Vnde & Propheta; stultus, inquit, sactus est omnis homo à scientias sua.

Primum est scientiæ studium quærere Deum; deinde honestatem viræ, cum innocentiæ opere.

Nullus sapientiam Dei plenè recipit, instiqui se ab omni abstrahere actionum cura contendit. Vnde & seriptum est sapientia seriba in tempore otij, & qui minoratur actu, ipse percipiet eam.

Non ad paruz intelligentiz arcem peruenit, qui scit secreta Dei se penetrare non posse: Tunc

D. Greg. lib. 18. Moral.c. 15.& lib. 13. cap. 14.

Ierem. 10.& 5\$.

Ex Gregor. ferè ad verbum lib. 18. Moral.c 25. Eccle£ 38. &c locus defumitex Gregor. libr. 25. Moral. C. 25.

autem

-

4 amness lo-

14 Non pertinere ad beatitudinem confequendam feientiam rerum, nee effe beatum, multa feire, fed effe magnum beate viuere.

15 Nihil prodesse thomms scire prudentia cum ignorantia Dei; & nihil obesse scientibus Deum, ignorantia mundi. Perfecte autem scit qui prius Deum, & sta non pro se, sed pro Deo scir.

16 : rNihil obesse cuiquam, si per simplicitatem aliquam de elementis indigné sentiat; duminodo de Deo vera pronuncier. Nam quamuis de incorporcis corporcisque naturis nequeat quisque disputare, beatum tamen illum facit vita reda cum side.

De Fide.

#### CAP. II.



ON posse ad veram beatitudiné peruenire, nisi per sidem: beatum autem esse, qui & rectè credendo benè viuit, & benè viuendo, sidem rectam

custodit.

- Deus si creditur, meritò inuocatur, & quaritur: ac per hoc tunc perfectè laudatur, quando inuocatur & creditur.
- Non tantum id credendum est quod sensu carnis dignoscimus, sed magis etiam quod intellectu mentis conspicimus, idest, Deum. Sinc

Ad Hebre.

fide

149

fide nemo porelt placere Deo: omne enim quod Ad Rom.14. non est ex fide peccatum est.

Fides nequaquam vi extorquet, sed ratione atque exomplis suadetur. A quibus autem exigitur violenter, perseuerare in eis non potest: exemplo, ve quidam aic, nouellæ arboris, cuius si quis 'cacumen violenter impresserit, denuò tramon dum laxatur, in id quod fuerat, confestim repertitur.

Sicut homo libero arbitrio coditus, sua sponte diuertit à Deo: ita ex propria mentis conuersione credendo, recurrit ad Deum: vt & libertas agnoscatur arbitrij, per propriam voluntatem, & beneficium gratia, per acceptam fidei /fas-

mitatem.

Incorde respicit Deus sidem, vbi se non possunt homines excusare: qui ore simulant veritatis professionem, & corde 3retentant erroris

impietatem.

Sicut nihil proficit fides, quæ ore retinet/, & corde non creditur:ita nihil proffutura st fides, quæ corde tenetur, si ote non/promatur. Detali enim fide propheta ita quosdam obiurgat dicens : Perijt fides , ablata est de ore corum . Fides Ad Rom. 10 enim quæ corde creditur, confessione oris ad salutem profertur.

Vacuam esse sine operibus sidem : & frustra de sola fide blanditur, qui bonis operibus non

ornatur.

3 retinent.

nes libb. M.J

Grego.lib.8. Moral c. 16. Qui crucem portat, debet & mundo mori. Na ferre crucé & mori, mortificare se ipsum est: ferre & non mori, simulatio hypocritarum est.

Greg.lib.25. Moral.c. 10. ad verbum. o Qui per fidem, cognitionem Dei habent, & operibus obscurantur, exemplum Balaam sequuntur; qui cadens opere, apertos oculos habuit per contemplationis fidem.

Num.14.

11 Carnalium est, sidé no pro virtute animi, sed pro commodo squarere temporali. Vnde & Dominus dicit: Quaritis me, non quia vidistis signa, sed quia manducastis de panibus meis.

5 Carvalei fi dem &c. 6 querum. 10ann. 6 and ctiam apad Greg.lib. 23. Moral, c. 17.

12 Christianus malus dum fecundum Euangelij doctrinam non viuit, etiam ipsam fidem, quam verbo colit, oborta tentatione facile perdic.

Greg.lib.11. c.10.& li.17. c.6. Moral. 3 Multi fide tantum Christiani sunt, opere verò à Christiana doctrina dissentium. Multi quoque sidem Christi ex corde non amant, sed humano terrore eandem per hypocrisim tenere se simulant. Et qui esse non possunt apertè mali, per terrorem sictè boni noscuntur.

 Amatores mundi pugnant aliquando pro fide, & alijs quidem proficiunt: ipli vero amore terreno implicati, coelestia non requirunt, sed

verbo tantum fidem defendunt.

15 Quidam pro fide etiá hæreticos infequentur, fed per arrogantiam cos, qui intra Ecclefiam funt, contemnunt. Aduerfarios quidé fidel confutat pro infideltate, fed fideles premunt fasce superbie.

### De Charitate.

#### CAP. III.



VAMVES nonnulli fide, atque operibus Sanctis esse videantur participes stamen, quia priuanturcharitate fraterine dilectionis, nullum habent incrementum

tur charitate fraterne dilectionis, nullum habent incrementum virtutis. Nam ficutait Apoftolus: Si tradidero corpus meum ita vt ardeam, charitatem autem

non habuero, nihil mihi prodest.

Sineamore charitatis, quamuis quisque rede credat, ad beatitudinem peruenirenon potest: quia tanta est charitatis virtus, ve etiam prophetia, & martyrium, sine illa esse nibil credantur.

Nullum præmium charitate penfatur. Charitas enim victurum omnium obtinet principatū. Vnde & vinculum perfectionis charitas, ab Apo folo dicitur; eo quod voiuer sæ virtutes eius vinculo religentur.

Dilectio Dei morticomparatur, dicente Salomone: valida est: vt mors dilectio: ideirco, qua ficut mors violenter separatanimam à corpore: ita & dilectio Dei violenter segregat hominem à mundo & carnali amore.

Qui Dei præcepta contemnit, Deum non

Ex Greg.lib. 18. Moral.c. 14. adferequ

nium Pauli ad Corinch.

1.Corint.13.

Ex Greg. lib. 28. Moral.c.

Ex Greg.lib. 10. Moral-c. 13. 2dferrq; illud Canric 8.valida,

diligie

diligit. Neque enim Regem diligimus, si odio leges eius habemus.

Tenenda est cum Sanctis viris vnitas charitatis: & quantò se quisque subtrahit mundo, tanto opus est, vt se associet bonorum consortio.

Charitas in dilectione Dei & proximi conftat. Scruatautem in se dilectionem Dei, qui à charitate nondividitur proximi. Qui à fratetna societate secernitur, à divina charitatis patricipa tione privatur. Nec poterit Deum diligere, qui noscitur in proximi dilectione errare. Christus Deus & homoest. Totum ergo Christum non diligit, qui hominem odit.

Bonosum 'discretionis est, non odire personas, sed culpas: & frecta dict pro fassis non

spernere, sed probare.

Qui imperfecti funt in Dei amore, stape de viti l'eptrare disponunt; sed pondere vitiorum grauati, russus ad ea vitia, que oprant relinque-re, reuoluuntur.

De spe.

CAP. IIII.

VI malèagere non dessissant, vana spe, indulgentiam de Dei pietate requirunt: quam rectèquererent, si ab actione praua cessarent.

Metucn-

z diferetio exeuf. 2 reclè,

3 sape vitia su perare. Greg.lib.11. Moral.c.5.

4 relumnar.

Metuendum valdeest, ve neque per spem veniæ, quam promiteit Deus, persententanter peccemus: neque quia iustè peccata distringit, veniam desperemus: sed vetroque periculo cuttato, & à malo declinemus, & de pietate Dei veniam speremus. Omnis quippe iustus spe & formidine nitet; quia nunc illum ad gaudium spes erigit, nunc ad formidinem tertor gehennæ sadducit.

Greg.lib.10. Moral. c. 7. & ex lib.33.

1 addicie.

De Gratia.

# CAP. V.



N TER DVM peccantibus nobis Deus sua dona non retrahit, ve ad spem diuinæ propitiationis mens humana consurgat. Nam non potest conuersum spernere, qui a pec-

cantem suis beneficiis prouocat ad se redire.

Confessionem hominis non esse humana virtutis. Nam si confessionem boni operis non in nobis Deus operatur, cur per prophetam dicitur: Confessio & magnificentia opus eius: Ab illo enim nobis omnia bona, sua gratia praueniente, donantur. Nam nihil boni operis dedimus, per quod confessionem hdei accipere mereannur.

Profectus hominis, donum Dei est. Nec à se potest quisquam, sed à Domino corrigi. Non

enim

Ex Greg.lib. 18. Moralc. 23.

Pfal. 110.

94.

154

auxilio.

Ierem. c. 10.

enim quicquam boni habet proprium homo, cuius via non est cius, restante Prophera: Scio Domine, quia non est hominis via eius, nec viri est, yt ambulet & dirigat greflus fuos.

Sciant liberi arbitrij defensores, nihil posse homines in bonum sua præualere virtute, nisi diuinæ gratiæ sustententur iuuamine. Vnde per Prophetam Dominus dicit:/Perditio ex te tua Ifrae tantum in me auxilium tuum. Quafi diceret, 've pereas tuo merito, ve salueris meo

Hominis meritum, superna gratia non vt veniat inuenit, sed postquam venerit, facit : arque ad indignam mentem veniens, facit in ea meritum quod remuneret, quæ solu inuenerat quod puniret. Quid enim ex se ille latro meruit, qui de faucibus finferm crucem ascendit, de cruce paradısum adıjı? Reus quidem ille, & fraterno sanguine venit cruentus; sed dinina gratia in cruce/mutatus; Sciendum, quod & nostra sit iustitia in his quæ rectè agimus: & Dei gratia, eo quod eam mercamor. Hacenim & dantis Dei, & accipientis est hominis: Sicut & panem nostru dicimus, que tamen à Deo accipere postulamus.

Spiritualis gratia non omnibus distribuitur, sed tantum modo electis donatur. Non enim omnium est sides, quam quidem 3& si plurimi suscipiunt, opus tamen fider non consequentur.

In divisione donorum, diversi percipiunt di-

Ofex 13.

3 of pereas tui est meriti , ve falueres mes au milij. Ex Gregor. libr. 18.Mo-

ral.c 25. ferè ad verbum.

2 diabeli.

9. laboli

Gregor, eodem loco.

Loquieur de Gratia perfeueratia, na de iustifican te,cocil.Triden.fc.6, c.17 3 licet. Greg.lib. 14. Moral c.6.8c Homil. 10.in Ezech.

nerfa

uersa Dei munera : non tamen conceduntur (ni omnia; vt sit pro humilitatis studio, quod alter admiretur in altero . Na quodin Ezechiele ani- Ezech. 1. In malium alz altera ad alteram percutiuntur, virtutes sanctorum designantur, mutuo sese affectu prouocantium, atque alterno exemplo in vicem fefe erudientium! moil a selle in the

Greg. Homi

Munera gratiaru alijista, alijveio donantur illa. Nec datur ita habere vni, vt no egeat alterius.

Posse fieri non est dubium, ve hi, quos quidam virtutum excellentia antecedunt, Dei repentina przuenti gratia, quosdam compendio sanctitatis præueniant : & dum sint conucisione postre: mi, subitò efficiuntur virtutis cul mine primi

Dum quisque aliquod donum accipit, non apperat amplius quam quod fmeruetir: ne dum alterius membri officium arripere tetat, id quod meruit perdat. Conturbat enim corporis ordinem totum, qui non suo contentus officio subripit alienum.

Mali dona ideo ad damnationem accipiunt, quia illis non ad Dei laudem, sed ad suam vanitatem vtuntur. Bonis male vtuntur, qui ca,quz à Deo illis donata funt, in malos vsus assumunt, sieut ingenium, sieut & catera Dei dona.

12 Multis Dei donis gaudemus, que nos ab eo percepisse cognoscimus. Nam quòd sapientes fumus, quod dinites, quod potentes exiltimus, non alterius, sed potius divino munere sumus.

Vtamur ergo optime divinis beneficijs, quatenus & Deum non pæniteat dedisse, & nobis ac-

cepisse situtile.

Ex Greg.lib. s. Moral. c. 9. & II. C. S. & de obduratione Homil, 11. in Ezech.

S bone

6 Electi verd accipiunt con-

merfionis do-

sum Orc.

Sicut Auferre Deus dicitur homini donum ali quod, quod homo non habuit, id est, quod accipere non meruit: Sic & obdurare dicitur Deus hominem, non eius faciendo duririam, sed non auferendo eam, quam fibi ipse nutriuit. Non .. altter & obcecare dicitur quoldam Deus, non vt in eis eandem ipse cecitatem faciat : sed quòd pro corum inutilibus meritis, cacitatem corum ab eis ipse non auferat.

14 Plerisq; Dei dona dantur, perseuerantia verò doni non datur. Et inde est, quod quidam principia habent conversionis sbonæ, fine vero malo clauduntur. Electi veròl& conuerfionis dona accipiunt & perseuerantiam doni. Ea ergo causa est, quod quidam & benèincipiunt, & be-

o ne finiunt. con o. 1 mon the

De Pradestinatione.

THE PLANT OF THE PARTY OF THE P

Ex Gregor. li.33. Moral. C.10.



EMINA est prædestinatio, siue ele-Ctorum ad requiem, siue reproborum ad mortem. Vtraque agitur diuino

iudicio, vt semper electos superna & interiora fequi faciat: femperque/reprobos infim & exteriora, deserendo, sectari permittar.

Sicut

2 Sicut ignorat homo terminum lucis & tenebrarum, vel vtriusque rei quis finis sit : ita plenius nescit, quis ante suum finem, luce iustitiæ przueniatur, vel quis peccatorum tenebris vsq; infuum terminum obscuretur, aut quis post laplum tenebrarum, conuerfus refurgatad lucem. Cuncta hac Deo patent hominibus verò latent.

Quamuis iustoru couerfatio in hac vita probabilis sit, incertu tñ hominibus esse, ad que sint fine pdestinati, sed oia Seruari futuro examini. I reservati.

Mira dispositio est supernæ distributionis, per quam hic iustus amplius iustificatur, impius amplius fordidatur: malus ad bonum aliquando Apocalyp. convertitur, & bonus ad malum aliquando reflectitur. Vult quisesse bonus, & non valet:vult alter esse malus, & non permittitur interire. Datur ci quod fit malus, qui vult esse bonus : alius nec vult, nec datur ei vt fit bonus. Iste nascitur in errore & moritur :ille in bono quo capit; vfq; ad finem perdurat. Tandiulin bono iste star, quousque cadat : ille malè diu viuendo, in fine saluatur, respectusque convertitur.

Vult pdesse in bono iustus, nec præualet:vult nocere malus &/prevualer. Ifte vult Deo vacare, fed faculo impeditur : ille negotijs implicari cu-

pit , nec/proficit.

Dominatur malus bono, bonus damnatur pro impio, impius honoratur pro iusto. Et in in hac tanta obscuritate, non valet homo diui-

Ex Gregor. ferè ad verbum libr.15. Moral, c. 32. vique ad fine huius capitis.

nam

Hon

nam perscrutari dispositionem, & occultum prædestinationis perpendere ordinem.

# De Conuersis.

# CAP. VII.

NCHOANTIBYS premiu promittitur, sed perseuerantibus datur, sicut scriptum est : Qui perseuerauerit vsque in finem,

Tuncenim placet Deo nostra conversionuado bonum quod inchoamus, perseueranti fine complemus. Nam sicut scriptum est: Ve his qui suftinentiam perdiderunt, idest, opus bonu non consumauerunt.

Indulgentia peccatorum sciendum, vbi, quado, vel qualibus datur. Vbi quippe, nisi intra Ecclesiam catholicam? Quando, nisi ante venturi exitus diem? Quia ecce nune tempus acceptabile, ecce nunc dies salutis. Qualibus, nisi conversis, qui per humilitate ad paruuloru transeunt imitationem? de quibus dicitur: Talium oft enim regnum coelorum.

Nemo perpendere potest, quanti sit ponderis iniustitia, vel quanti fulgoris radio iustitia, clareat, nili qui priustoto mentis nilu conuertatur ad Deum: quatenus ipso lumine, quo illu-

ftratur

Matth. 10. &

Ex Gregor. lib, 9, expof. in 1. Reg. ca. Ecclef.z.

Ex Gregor. lib.8. Moral. c. 8 & liba can vk.1.ad Corinth.c.6.

Matth. 19. Luc. 18. Marc.10.

stratur,& suam fæ i Htatem agnoscat, & lumen, quod caco corde non intuebatur, intelligat.

Tuncautem inattingibilem intelligi possejiustitiam, dum eam quisque sequi conuersus tentauerit:quia lux non intelligitur, nisicum videtur.

Iudicium quod in hominis potestate consistit, conversionis est gratia, per quam nos metipsos iudicamus, quando flentes mala nostra punimus, & bono, quod ex Deo nobis est, folidius inhæremus.

7 Tripartitus describitur elle vnius cuiusq; conuersi profectus : idest, primus, corrigendi à malo: fecundus, faciendi bonum: 3teftius, consequendi boni operis præmium. Nam quodait Prophera : Solue fasciculos de/primentes, mali faise. est emendatio. Quod verò adiecit : Frange esurienti panem tuum, operis boni est actio. In co vero quod subiungit: Tunc erum pet quasi ma-Me lumen tuum, operis boni est retributio. Ergo non proficit facere bonum, nisi correctum fuerit malum. Nec poterit quisquam ad contemplationem Dei proficere, nisise prius in bonis Ruduerit actibus exercere.

8 Multis modis terret Deus homines, vt vel serò conuerrantur, atque exinde magis erubescant, quod tandin expectati sunt, vt redirent. Nam nunc nimis, nunc plagis, nunc reuelatiosionibus quosdam concutit : vt qui voluntate couerti despiciunt, comoti terroribus corrigant.

que mode legit etiam D. Hisro, in interprehone locum.

Hutinus

Plerique

S. Isid. Iun. Hispalensis Episc. 160 Plerique ex sola mentis deuotione conuer-Ex Greg.lib. Moral 16.C. tuntur ad Deum: nonnulli verò coacti plagis convertuntur, qui ex deuotione non converte-Pfal.31. bantur. /Juxta illud Pfalmi dicentis; In freno & 5 Iunta capitulum Pfalmi. chamo maxillas corum constringe, qui non approximant ad te. Pleriq; aute dum deuotione non couertuntur, plagæ stimulis feriuntur: quitamen nec sub verbere sentiunt, vealiquatenus corrigantur, sicut Ægyptus,qui & pænas felsalit, & emendare ne-6 luit. quiuit. De talibus enim ait Propheta: Percuf-Ierem 5. sisticos, & non dolucrunt : attriuisti cos, & renuerunt suscipere disciplinam. Nonnulli viri seculares elatione mentistu-Gregor, lib. mentes, postmodum conuersi ad Deum, reli-2 Moral. ca. 16.8: 1:b.18. giosa seguuntur obedientia Christum : & qui cap.13. antea celsitudine mundiali tumebant, postea ipsam elationem in studio humilitatis commutat. Quidam sunt, qui iam secrete conuersi sunt, Ex Gregor. quorum conuerfio, quia non procedit ad publihis Moral C.7.8 C.10. cum, apud assimationem humanam quales fuerunt, tales adhuc esse putantur; iam tamen in Dei oculis surrexerunt. Item quidam adhuc humano iudicio stare cernuntur; iam tamen in oculis Dei ceciderunt. Multi apud homines reprobi sunt, & apud Deum electi: fatque/multi apud hommes electi putantur, & apud Deum reprobi existunt, Salo-Ecclef.8. mone dicente: Vidi impios sepultos, qui cum adhuc

adhuc viuerent in loco Sancto erant, & laudabátur in ciuitate quasi iustorum operum. Nullus ergo putet se electum, ne forte iam apud Deum lit reprobus.

# De Primordis conuer forum.

### CAP. VIII.



RIMODYM genus est conuersionis ad Doum, inchoationis cu dulcedine, medieratis cum labore, perfectionis cu requie. Sed ramen plerunque, alij incipiunt à

dulcedine, alijà tentationum amaritudine.

Omnis conuersus ante ex fletu inchoët ipeccatorum, & sic transeat ad desiderium supernorum. Prius enim lachrymis purganda sunt vitia quæ gestimus, & tunc mundam mentis acie, id quod quarimus contemplemur: vt dum anteaflendo, peccari realigo à nobis detergitur, mundatis cordis oculis libere superna inspiciant.

Ante necesse est timore conuerti ad Deum, 3vt metu futurarum penarum carnales illecebre deuincantur. Deinde oportet, abie lo timore, 3 adamorem vitæzternæ transire. Perfecta enim floann. d c.4. charitas, foras mittit timorem : qui autem timet, pænam habet, & non est perfectus. Vnde & Ad Rom. 8. Apostolus: Non enim, inquit, accepistis spiri-

Ex Greg.lib.

Gregor.libr.

1.14

Jealigo

tum

tum lefuitutis refum in timore, sed accepistis spiritum adoptionis: per quem scilicer iam no peccati poena feruos comprimit, fed amor iu-Ititiz liberos reddit.

Necesse est omni conuerso, vi post timorem consurgere ad charitatem Dei debeat quali filius, nec semper sub timore iaceat quasi feruus. Tuncenim amorem nostre conversionis ostendimus, si denuò ve patrem diligimus, que prius seruili mete verevt Dominum formidabamus.

Greg.libr. 4. Moral. c.7.

Primordia conuersorum blandis resouenda funt modis,nisi ab asperitate incipiant, exterriti ad priores lapsus recurrant. Qui enim conuerfum fine lenitate erudit , exasperare potius, quam corrigere nouit.

Conuerlus quisque antea ab opere corrigendus est, postea veroà cogitatione; vt prius refrener prauum actum, deinde/appetitum ac delictum : vt quod iam in opere non apparet, in co-

gitatione nequaquam perduret.

Omnis noua conuersio, adhuc pristina vita habet commixtionem : propterea nequaquam ea virtus procedere ad hominum oculos deber, donec conuersatio vetus, funditus ab animo extirpetur.

Quisquis ex deteriore iam melior elle capit, caucat de acceptis extolli virtutibus: ne grauius per vanam gloriam corruat, quam prius per laplum vitiorum iacebat.

# De conflictu conuer forum. ner 51, jell mist sine inn

#### C A P. IX.



VISQUE conversus si moxomnes carnis stimulos calcare cupiat , & summa virtutum subire contendat: / si adhue fortealiqua aduersa de carnis molestijs tole-

rat, non frangatur: quia dispensator bonorum nouit aduersitates reprimere vitiorum, succesfione virtutum.

Tunc magis grauari se quisque impulsu vitiorum agnoscit, dum ad cognitionem Dei accesserit : sicut populus Israel graniori onere ab Aegyptijs premitur, dum per Moysen diuina illi

cognitio aperitur.

Vitia enim ante conuersionem quasi pacem cum homine habent, quando autem expelluntur, acriori virtute consurgunt. Fiunt autem inimica conuerso, quæ peccatori prosperèblandiebantur : atq; item fiunt blanda conuerfo, quæ peccatori aduerfa extiterunt.

Multos habet conflictus Dei feruus ex recordatione operum præteritorum : multique post conversionem etiam nolentes motum libidinis fullment, quod tamen ad damnationem, non tolerant, sed ad probationem : seilicet vt semper

I fi forte adbuc aliqua.

Gregor.libr. Moral.24.ca.

habeant,

habeant, pro excutienda inertia, hostem cui resistant, dummodò non consentiant. Vnde & nouerint serui Dei, se etiam à peccatis iam esse mundatos: sed tamen cogitationum turpium

adhuc interpellatione pulsari.

Ante conuersionem præcedit turba peccatorum, post conversionem sequitur turba tentationum. Illa se obijciunt, ne ad Deum conuertamur: ista se ingerunt, ne liberis cordis oculis Deum cernamus: veriusque tumultus insolentiam nobis gignit, intétionemque nostram sæpe fraude multimoda intercludit.

Vtileest Dei seruo, post conversionem tentari, quatenus à torpore negligentia, solicitantibus vitijs, ad virtutes animum per exercitium

præparet vitiorum.

# De remisa conuersione.

# CAP. X.

VLTOs remissa couersio in pristinos errores reducit, ac viuendi tepore resoluit : horum ergo exempla quisq; conuersus euita, nedum timorem Dei à torpore

inclpis, rur sus mundanis erroribus 'immergaris. Tepidus in conversione, otiosa verba, & vanas cogitationes, noxias esse non conspicit : 9

2 liberite

mergais,

si à torpore mentis euigilauerit, ca quæ leuia existimabat, confestim quasi horrenda arque atrocia pertimescit.

Fraus & desidia in omni bono opere formidanda est . Fraudem verò facimus Deo, quotiens de ipsius donis & muneribus gloriam propriam, & humanam laudem appetimus, & de bono opere nostro nos metiplos, non Deum laudamus. Desidiam verò agimus, quoties per torporem, languidèea que Dei sunt operamur. Omnis ars feculi huius strenuos amatores ha-

bet, & ad exequendum promptissimos: & hoc proinde sit, quia præsentem habet operis sui remunerationem . Ars verò diuini umoris plerosque habet sectatores languidos, tepidos, pigritiæ inertia congelatos : sed hoc proinde fit , quod labor corum non pro præsenti, sed pro futura remuneratione differtur. Ideoque dum corum laborem mercedis retributio non statim consequitur, spe penè dissoluta languescunt. Vnde & magna illorum gloria /przelitatur, qui bonæ conversionis / principia, augmento soli-

Ex Greg. ad verbum, lib. 9.Moral.cap.

4 vita princip

fummant. Quidam primo conuerfionis calore ad virtutes sese accingunt, accedente verò progressu, dum immoderate terrenis rebus incumbunt:

diore consumant : atque eò ad promerendam retributionem clariores præparantur, quò firmius duri itineris labores & inchoant, & con-

puluere

S. Isid. Iun. Hispalensis Episc.

166

y infirmi.

Matth, 13.

Diftinct, 81. 6 anims.

Luc.8.

puluere sinfimi appetitus obscurantur; vnde & Dominus de bonis seminibus/in spinis inclatis dicit : quod autem cecidit in spinis, hi sunt qui audiunt verbum Dei , & solicitudine seculi , vel fallacia diuitiarum suffocant verbum, & sine fructu efficientur.

Nuper conuersi nequaquam debent in curis exterioribus prouchi. Nam si implicentur, confestim quasi platata arbuscula, & nec dum radice præfixa, concutiuntur pariter & arescunt.

Valet interdum conversis pro sammæ salute mutatio loci. Plerunque enim dum mutatur locus, mutatur & mentis affectus. Congruum elt enim inde etiam corporaliter auelli, vbi quisq; illecebris deserviuit: nam locus vbi prauè quisqui vixit, hoc in aspectu mentis Apponit, quod sem per ibi vel cogitauit, vel geslit.

De exemplis Sanctorum.

CAP. XI.

Ex Greg. lib. c. 7. & alibi.



D conversionem seu correctione mortalium, multu profunt exempla bonorum. Mores enim inchoantium, non queunt/pfficeread bene viuendum, nisi perfe-

Ctorum informentur exemplis patrum. Reprobi autem non attendunt documenta

bono-

Greg lib. 24 Moral, c. 6,

167

bonorum, quæ imitentur ad melius: sed proponunt sibi exempla malorum, 'quibus ad suorum morum peruersitatem 'ytantur in peius.'

Ob hanc villitatem seribuntur sanctoru ruina, & reparationes, vt spem faciant saluti humana: ne quisquam post lapsum, poenitendo desperet veniam, dum conspicit sanctorum reparationem suisse etiam post ruinam.

4 " Sciant flagitio dediti, ad quam vtilitatem eorum exempla proponantur fanctorum: scilicet, vt aut sint quos imitentur ad reparationem, aut certe ex corum comparatione, durius de inobe-

dientia puniantur.

Propierea virtutes Sanctorum ad exemplum nostrum Deus proposuit, vi quanto de imitatione corum conferti possunti nobis iustitiz præmia, tanto de perseuerantia mali sint grauiora tormenta.

Sienim ad boni incitamentum divina; quibus admonemur przeepta, deeskent, pro kege nobis Sanctorum exempla sufficerent. At contrà, dum & nos Deus przeeptis suis admoneat, & vitæ Sanctorum boni operis nobis exempla proponat, nulla citiam de reatu excusatio: quia & lex Dei ad aures nostras quotidie pulsit, & factorum documenta bonorum, cordis nostri intinia prouocant.

Et si prauorum sepe secuti sumus exempla, cur non imitemur Sanctorum digna & Deo pla-

1 que.

Greg.Homi

gel in hac,

151-15

Gregor libr. 9 Moralcap. 35. /um

6 6814.

cita facta? & si apri suimus imitari iniquos in malum, cur pigri sumus imitari iustos in bons?.

Orandus est Deus, ve vireutes, quas præparauit Sanctis ad coronam, nobis ad profectum sint positæ, non ad pænam. Proficient auté ad profectum nostrum, si stote exempla volucismus imitati vireutum. Certé si ea potius aucrfati, quam imitati set succession de additionem nostram crunt, qui ea legédo implere negleximus.

Multi svitam Sanctorum imitantur, & de moribus alterius effigiem virtutis sumunt : tanquam si imago quælibet intendatur, & de eius similitudine species spicta formetur : sieque sit ad imaginem similis ille, qui ad similitudinem viuit imaginis.

Dui Sanctum virum imitatur, quafi exemplaraliquod intuetur, seseque in illo quassi in speculoppassipicit, yet adijciat, quod deesse virtutis agnoscit. Minusenim seipsum homo ex semetipso considerat: sed dum alterum intendit, id quod minus est luminis adijcit.

Sanctorum est iam virorum non quemlibet Sanctorum imitando, sed ipsam veritatem intuendo, ad cuius imaginem sacti sunt iustitiam operari. A sociandicat quod seribitur: Faciamus hominem ad imaginem & similitudinem nostram, quia ipsam intelligendo imitatur diuinitatem, ad cuius sactus est similitudinem. Iste ergòtantus est, venon egeat homine demon-

Stratore

A Genes, a.

ftratore iusticia, sed ipsam contemplando imiterur iusticiam.

mo, varias faciunt consectari virtutes: humilitatis ex Christo jdeuotionis ex Petroj Charitatis ex Ioanne; obedientiæ ex Abraham j patientiæ ex Ioanne; obedientiæ ex Abraham j patientiæ ex Ioseph; mansuetudinis de Moyse; constantiæ de Iosue; benignitatis de Samuele; misericordiæ de Dauid jabstinentiæ de Daniele sie & cætera sacta priotum, quo labore; quo moderamine, quaue intentione vel compunctione gerantur, vir Sanctus imitando considerat.

Greg lib. 7. Marth. 14. Ioann. 13. Genef 12.22. 27.39. Exod. 31. Iofue, 10.

1.Regum.16.

De Compunctione Cordis.

C A P. XII.

OMPYNCTIO cordis, esthumilitas mentis cum lackrymis, exoriens de recordatione peccati, & timore iudicij. 12 alte il 113

Greg.lib. 23. Moral. c. 21. & Homi. 22. in Ezech,

Illa est couer sis perfectio e copunctionis affectio, que oés à se carnalis desideriorum affectus repellit: & intentionem suam toto mentis studio in Dei contemplatione desigit.

Geminam esse compunctionem, qua propter Deum anima eujusque electi afficitur, idest, vel dumoperum suorum mala considerat; vel dum desiderio aterna vita suspirat.

Greg.hom

Quatuor

Gregor. lib. Moral, 13.C. 21.

com

Quatuor esse qualitates affectionum, quibus mens iusto tædio salubri /pungitur: hoc est, menorià præteritorum facinorum / recordatio suturatum pœnatum / consideratio peregrinationis suzin huius viræ long inquitate / desiderium supernæ patriæ, quatenus ad eam quantocius valeat peruenire.

Quisque dum peccatorum memoria compungitur ad lamenta, tune Dei se sciat visitari prasentia: quando id quod se admissis recolts, interius erubescit, suoq; indicio poenitendo iam punit. Nam tune Petrus sleuit, quando incum Christus respexit. Vnde & Pfalmista: Respexit, inquit, & commota est, & contremuit terra.

Gressus Dei sundin corde hominis interiors, quade bona desideria surgunt vt calcentur mala. Quando ergo ista in corde hominis siunt, sciendum est runcesse Deum per gratiam cordi humano præsentem vnde se tune magis homo acuere ad compunctionem debet, quando sentit Deuminterius operantem.

Quòmodo mens hominis iusti ex vera compunctione ra piatur, & qualiter infirmata reuertatur, degustatae lucis amagnicudine, illum nosse posse, qui iam aliquid exinde gustauit.

Sunt qui non ex vera cordis compunct one, sui accusatores siunt, sed tantum ad hoc esse se peccatores. Passignant, vt ex sicta humilitate consessionis, locum inueniant sanctitatis.

Matth. 26. Luc.22.

manfuesus

Gregor, lib. Moral. 22. C. 10. & lib. 24. cap.6, 3 affirmant.

De

# De confessione peccatorum of es panitentia.



X eo vnusquisque iustus esse incipit, ex quo sui accusator extiterit. Multi autem ècontra, semetipsos peccarores fatentur, & tamen femetiplos à peccato no subtrahut.

& 11.24.Moral.c.6, circa finem.

Magna iam iustriæ pars est, femetipsum nosse hominem, quod/prauus est : vt ex co-diuinæ virtuti subdatur humilius, ex quo suam infirmi-- tatem agnofcit.

Bene se iudicat iustus in hac vita, ne iudiceturà Deo damnatione perpetua. Tunc autem iudicium de se quisque sumit, quando per dignam pœnitentiam sua prana facta condemnat.

Gregor. lib. s. Moral. c. 5.86 6.

4 · Amaritudo poenitentia facit animum, & sua facta subtilius discutere, & dona Dei , que contemplit, flendo commemorare. Nihil autem peius, quam culpam agnoscere, nec deflere.

Ex Greg.lib. 8. Moral cap.

Duplicem habere debet fletum in pœnitentia omnis peccator, siue quia per negligentiam bonum non fecit: seu quia malum per audaciam perpetrauit. Quod enim oportuit, non gessit; & gessit quod agere non oportuit.

Ex Greg. lib. 9. epiftolarů epistola 39.

Ille penitentiam digneagit, qui reatum luum

fatisfa-

Eft apud Ma gift, fent, lib. 4. Diftinc. 14. & de pœnitentia Diftinct. 3. c.g. 3 abluit.

satisfactione legitima plangit : condemnando scheet ac deflendo q gellit, tanto indeplorando profusius, quatò extitit in peccando procliuius.

Ille pænitentiam dignè agit, qui sic præterita mala deplorat, vi futura iterum non committat, Nam qui plangit peccatum, & iterum admittit peccatum;quali fiquis lauet laterem erudum, quem quanto magis lauerit, tantò amplius lutum fecit.

Quamuis quisque sit peccator & impius, si ad pœnitentiam convertatur, consequi posse ve-

niam creditur.

Nullus enim de bonitate Dei dubitat, sed sola accipientium prauitas conferri sibi indulgen-

tiam abnegat.

In hac vita tantum/poenitentiæ patet libertas; Ex Gregor. 9 post mortem verò nullam correctionis esse licetiam constat. Vnde & Dominus dicir: Me oportet operari operacius qui me misse, donce dies est : venier autem nox , quando neino potest operari. Hinc & Propheta: Date, inquit, Domino Deo fooltro gloriam antequam feontenebrescat : id est, antequam mors zterna przueniat. In hac vita dum estis, Deum per pœnitentiam glorificate.

10 Adhue in hoc faculo ponitentiam operantibus Dei misericordia subuenir. In futuro autem iam non operamur, sed rationem nostrorum

operum ponimus.

Terem. 1338 ibi Hicron. 4 restro. e temebrofcat,

li.s.in e.Reg.

Ioann.9.

Per

Per id deteriorantur plerunque iniqui Jquod per patientiam Dei spatium accipiunt emendadi: qua illi mora viuendi non vtuntur ad pœnitentiam, sed ad peccandi vsurpant audaciam. A malo antem indererius vadit, qui tempus fibi ad pænirendum indultum, ad libertatem praui operis evertit.

12 Festinare debet ad Deum poenitendo vnusquisque dum potest, ne si dum potest, nolucrit, 7. cum tarde voluerit, omnino non possir. Proinde Propheta ait. Quarite Dominum dum inueniri porest, inuocate eum dum prope est. Et vbi inueniri potelt, nisi in hac vita, in qua etiam & propè est omnibus inuocantibus se? Nam tunc iam longèerit quando dixerit : Ite in igné æternum. Modo aum non videtur, & prope elt: tunc autem videbitur, & prope non erit; quia 7 quia

videri poterit,& non poterit inueniti. 1 3 Si quando quisque peccare potest, poenitet, vitamque suam viuens ab omni crimine corrigit, non dubium, quod moriens ad æternam

transcat requiem. 14 Qui autem praue viuendo, pœnitentiam in mortis agit periculo, sicut eius damnatio incerta est, sic remissio dubia/ Quiergo cupit certus esse in morte de indulgentia, sanus pœniteat, sanusque perpetrata facinora defleat.

Sunt qui poenitentibus securitatem cito pol- vide Magilicentur, quibus benè per Propheta dicitur: Cu-

6 with.

Gregor, lib. 18. Moral, c.

Matth. 18.

lib.4.D.20.82

rabant

Gregor, libr. a.expof. in 1. Reg. c. 2, & apud Grat. de Poenit D.

ratant cotrictionem filiz populi mei cum ignominia, dicentes pax, & non crat pax. Cum ignominia igitur curat contrictionem, qui peccanti, & non legitime ponitenti promittit securitatem . Vnde & sequitur : Confusi sunt, quia abominationem feceruntidest, confusi sunt non pœnitendo, sed pænas luendo.

Ierem.6. 82 ibi Hieronymus.

> Aliter enim confunditur coram judice reus. dum plectitur, atque aliter qui de malo opere erubescens/corrifitur. Ille enim, quia reprehensusest, confunditur: iste, quia se malum fecisse \*memoratur.

8 commemora 9 fit.

Quamuis per pœnitentiam propitiatio peccatorum fft, fine metu tamen homo esse non debet : quia poenitentis latisfactio, diuino tantum pensatur iudicio, non humano. Proinde quia miseratio Dei occulta est, sine intermissione sere necesse est. Neque enim vnquam opor-

10 panisenti

autem sæpe incautum ad vitia transacta reducir. 18 Dum per penitentiam expulsa fuerint ab homine vitia, si forte post hæc, intercedente securitate, qualiber culpa subrepserit, cofestim delectationes pristinæ vitiorum mentem auidius irrêpunt; pulsantesque hominem in consuctis operibus gravius pertrahunt: ita ve fint nouissima

tet pœnitentem habere de peccatis securitatem. Nam securitas negligentiam parit : negligentia

/ hominis illius peiora prioribus.

Matth. 12.

# De desperatione peccantium.

#### A.P. XIIII.



On per locorum spatia, sed per affe-Clum bonum vel malum itur, recediturueà Deo . Neque enim gressu pedum, sed gressu operum vel mo-

Ex Greg. lib. 25. Moral.c.

rum elongamus, vel propinquamus ad Deum. Perpetrare flagitium aliquod, mors animæ est:contemnere pœnitentia,& permanere in culpa, descendere in infernum post mortem est. Ergo peccare, ad morrem pertinet : desperare veroininfernum descendere. Viide & scriptura ait : Impius dum in profundum malorum venerit, contemnit.

Gregor. libr.

Sæpe Diabolus eos, quos conuerti ad pœnitentiam aspicit, immanitate scelerum perculsos ad desperationem deducit : vt subtracta spe veniz, trahat in diffidentiam, quos non potuit retinere perseuerantes in culpa. Sed pænitens præuidere debet calidas contra se hostis insidias: sicque Dei iustitiam metuat, vt tamen, quamuis in magnis sceleribus, de misericordia eius confidat.

Prouerb. 18

Amplius lætatur Deus de anima desperata, & aliquando conuerfa: quam de ca, que nunquam extitit perdita Sicut de prodigo filio, qui Lucz 15.

mortuus

S. Ilid. Iun. Hispalensis Episc. 176 Matchai at. mortuus fuerat & reuixit, perierat, & inuentus est : de cuius regressu magnu fit gaudium patris. Ex lib.7.Epi-Non aliter coram Deo & Angelis copiofius Itolaru Gre- 5 gorij ad feest gaudium de eo qui à periculo liberatur, quam cundinum, de eo qui nunquam nouit peccati periculum. Quanto enim contriftat res perdita, tato magis Lucz 15. si fuerit inuenta lætificat: Sicut in Euangelio, Pastorille exultat, qui perditam ouem inuentam humeris suis gaudens reportat. Gregor.libr. Nullus del perare debet veniam, etiam si eir-17. Moral, c. ca finem vitæ connertatur ad penitentia/Vnumquemque enim Deus de suo fine, non de vita præterita iudicat. Hoc quippe & legis testimonio edocetur : quod homo de suo extremo iustificatur, quando Deus pro afini primogenito oue. Exod.13. iussit offerri, hoc est immunditiam vitæ prioris mutadam in innocetiam boni finis. Vnde & cau-Gregor, libr. 1. Moralcap. da jubetur offerri in hostiam, idest, vitæ extrema 21. Exod.19. & Leuit. 7. in ponitentiam. Gregor. lib. 17. Moral C. Multi superna/resperfi gratia in extremis suis 11.in fine. ad Deum reuertuntur per pænitentiam, & quæ cumque mala/gefferent quotidianis fletibus purgant, atque in bonis factis mala gelta commutant ; quibus iuste totum quod deliquerant, ignoscitur, quia ipsi quod malè gesserunt, pœnitendo cognoscunt. In vita hominis, finis quarendus est: quoniam Deus non respicit qualesantea viximus, sed quales circa finem vita erimus. De

# De his qui à Deo deseruntur.

CAP. XV.



ESERENTE Deo, nullum poenite- Greg. lib. 13 Morales. re: Deo respiciéte, sua vnumquemq; facta videre & plangere, & vnde ceciderit cogitare. Nonnulli autem tta

despiciuntur à Deo, vt deplorare mala sua non

possint etiam si velint.

Consilium immundorum spirituum, hoc est quia ipsis negatu est, post prauaricationem regredi ad iustitiam, obserare aditum poenitentiz hominibus fcupiant, ne vel ipfi reuertantur ad Deum; cosque socios in perditione habere contendunt, quibuscumque fraudibus insistentes; ve aut deserantur à Deo, aut flagelli immanitate desperent.

Ingemiscendum est iugiter, & postposita securitate lugendum : ne Dei secreto & iusto iudicio deseratur homo, & perdendus in potestate demonum relinquatur. Nam reuera, quem Deus

deserit, damones suscipiunt.

Dominici contemptores præcepti, statim vt auertuntur à Deo, à malignis spiritibus occupantur, à quibus etiam, yt mala facianr, persuadentur. Hinc est illud propheticum : Inimicos Dei persequuntur tenebræ, que intelligutur dæ-

mones.

115 Mam

Greg. lib.25

Nahum.r.

S. Isid. lun. Hispalensis Episc.

mones. Vnde & in plalmo legitur : Immissiones per Angelos malos.

Quidam reproború in potestate damonum, occulto Dei iudicio, & iustissimo religuntur. Esaia testante: Ipse misit eis sortem, & manus eius distist eiseam in mensura, ysgim æternum possidebunt eam.

Quidam electorum dimittuntur diuina iustita incidere in errorem peccati: sed tamen miferatione eiusredusti denuò conuertuntur. De talibus enim per Propheta Dominus loquitur: Erdimiti eum, & reddidi ei confolationem.

Nonnunquam etiam reuertens Deus ad hominem, quem descruerat, rursus assignes visitat: & per lamenta lackrymarum, a e poenitentia assignem à peccatis expurgat, dicente Iob ad Deum: propter superbiam, inquit, quasi lexnam capies me, reuer susque mirabiliter me crucias. Reuertens enim Deus hominem cruciat, quando quem peccantem descruerat, stagellando iterum visitat.

Malis actibus contra nos amplius cœlestem iracundiam nequaquam prouocate debenus: quin potius, si poentendo digna Deo acta gesserimus, seueritatem eius inselementiam commutabimus. Nam ille qui nos malos tolerat, mondubium est quod conversis elementer ignoscat. Nam quod seuaturnobis tempus poententia,

faige.

Efrist.

Grego.lib.9. 7

vt non fimul morte obruamur præcipiti, sed detur locus satisfactionis, hoc totum de Dei procedit clementia, vt nos non damnet crudeliter, sed expectet ad pænitentiam patienter.

# De his qui ad delictum post lackrymas reuertuniur.

#### CAP. XVI.

RRISOR est non pænitens, qui adhuc agit quod pænitet: nec videtur Deum poscere subditus, sed subsannare superbus.

Canis reuersus ad vomitum, est poenitens ad peccatum. Multi enim lachrymas indesinenter fundum, & peccate non desinunt, Quossama accipere lachrymas ad poenitentiam, & 'effectu prenitentum non habere constat: quia inconstantia mentis, nune recordatione peccati lachrymas fundum; nune verò requisiscente vsu.

Qui & præterita vult plangere, & actionibus fæcularibus incubare liste justam mundationem non habet : quoniam adhuc agu, quæ pænitendo destere tachan padrif

ea quæ fleuerant, iterando committunt.

Klaias peccatoribus dicit: Lavamini mundi estore: Lavanir itaqi& mundus est, qui & praterita plangit, & slenda iterum non somitti.

De Peniten. Diftin. 3. eft appd Magift.in 4. Dittinct. 14.

Prouerb, 26.

affectum.

a posite.
Gregor.libr.
Pastor.cura
par.3.admonit. 3 1. Esta,
locus apud

Blai.C.1. 3 admucie.

7.

Laua-

Terem. 1. 36 .

Lauatur, & non est mundus, qui plangit quæ geffit hectamen deferit, fed post lackifmas, ea qua fleuerat, repetit. Sic denique/alibi animam poenitentem, atque iterum delinquentem fermo diuinus increpat, dicens: Quam vilis facta es,nimis iterans vias tuas. Quisqué ergo culpas præteritas plorat, hunc necesse est modum teneat:vt sic admissa descat, ne iterum slenda com mittat. Ve mihi misero Isidoro, qui & pænitere retrò acta negligo; & adhuc pœnitenda committo.

# De Peccato.

### CAP. XVII.

Apud Magift. fent. lib. 3. Diftin. 42.

Gregor.li. 4.

Moral Cas.

Vobvs modispeccatum committitur,idelt, aut 'vi cupiditatis, aut metu timoris: dum vel quisque vult adipisci quod cupit, vel timet ne incur-

rat, quod metuit. Quatuor modis committitur peccatum in corde, quatuor perpetraturer opere. Admit tieur corde/luggeltione demonum, delectatione carnis, fconsensi mentis, defensione elationis. Committieur opere, nunc latenter, nunc palam, nune consuerudine, nune desperatione. Istis ergo gradibus & corde delinquitur, & opere malitia perpetratur.

Tribus

Tribus modis peccatum geritur, hoc estignorantia, infirmitate, industria, spericulo autem pecnarum diuerso. Ignorantia namq; modo, peccauit Eua in paradiso, sicut Apostolus air: Virnon est seductus, mulier autem seducta in pravaricatione suir. Ergo Eua peccauit ignorantia, Adam verò industria: quia non seductus, sed seiens prudensque peccauit. Qui verò seducitur, quid consentiate undenter ignorat. De infirmitate autem Petrus deliquit, quando ad metum interrogantis ancilla Christum negauit; vnde & post peccatum amarissimè seuito.

Gravius est infirmitate, quàm ignorantia quemquam idelinqueme: graviù sque insulutira, quàm infirmitate peccare. Industria namq; peccar, qui studio ac deliberatione mentis malum agit : infirmitate autem, qui casuvel præcipitatione delinquit. Nequius autem & de industria peccant, qui non solum non bene viuunt: sed adhue & benè viuentes si possure, averitate di-

uertunt.

Sunt enim qui ignoranter peccant, & funt qui scienter. Sunt etiam & qui pro ignorantiz exculatione scire nolunt, vt minus culpabiles habeantur: qui tamen seipsos non muniunt, sed magis decipiunt.

Nescreçaim simpliciter ad ignoratiam pertinet: noluisse verò scire, ad contumacem superbiam. Voluntatem quippe proprij domini

Ex Greg.lib.
25. Moral, c.
Li ell apud
Magift. iene.
2.D.22 1. 2d
Timoth.2.
3 portata antem banaram
descript france.
Genet 2.

Matth. 26. Marc. 14. Luc. 22. Ioann. 18. Greg. ibide.

Gregor ibidem. Luc.12,

Sophon. I.3.

Pfalm.78.

velle nescire, quid aliud est quam velle dominum superbiendo contempere ? Nemo igitur de ignorantia se excuset: quia Deus non solum eos iudicat, quià cognitione sua reuertunturised etiam/qui nescierunt: testante codem Domino per Propheram: disperdam, inquit, homines à facie terre, & cos qui auertuntur post tergum Domini,& qui non quælierunt Dominum, nec inuestigauerunt eum , Et Pfalmus : Effunde inquit, iram tuam in gentes, que te non nouerut.

# De leuioribus peccatis.

### XVIII.

Ex Gregor. lib. Mora. 28. cap. 9.

VLTI vitam fine crimine habere possunt, sine peccato no posfunt. Nam quamuis in hocfeculo magna iustitiæ quisque claritate relplendeat, nunquam ta-

men ad purum, peccatorum sordibus caret: Ioanne Apoltolo Itestante, qui ait: Si dixerimus quia peccatum non habemus, ipli nos leducimus, & veritas in nobis non est.

Quædam sunt facta similia peccatis: sed si bono animo fiant, non sunt peccata: vt potè potestas, si non se viciscendi cupiditate, sed magis corrigendi studio, viciscarur in reum qui delingnit.

Item funt peccata leuia, quæ ab incipientibus quotidiana laissactione purgantur: quæ tamen a perfectis viris, velut magna crimina euitantur. Quidautem homines peccatores de magnis scelenbus agere debent, quando etiam perfecti leuia quæque delicta, quasi grauissima, lugent?

Non folum grauia, fed & leuia funt cauenda peccata. Multaenim leuia vnum grande/efficiunt: ficut folent & paruis & minimis guttis immensa summa crescere. Janumerositas enim in vnum coacta-exundantem efficit copiam.

Peccata que incipientibus leuia sunt, perse-

ctis viris grauia Veputantur.

4 Tanto enim maius cognoscitur esse peccatu, quanto maior qui peccat habetur. Cresci enim descrit cumulus i iuxta ordinem meritorum: & sepe quod minoribus ignoscitur; maioribus imputatur.

De granioribus peccatis.

CAP. XIX.

圖

X PER IMENT O vol contemptu minorum peccatorum maiora committi peccata, vt durius feriantur pro magnis feeleribus, qui de paruis cor-

rigi nolucrunt. Iudicio autem diuino in reatu nequiorem labuntur, qui distringere/sua facta mirrora contemnunt.

Multi

Gregor.pare. 3. lib. Pattor. Curç.admonit. 34.

nit.34. 3 parnifilmis,

deputantes

/33/

/34 //

Greg.lib.49. Moralc.9.Et off.apud Ma gift.fent.in 1. Diftinct. 36.

/min ora

a neeleveran

- Multi à crimine in crimen corruunt, qui/cognitionem Dei habentes, rimorem eius 'negligunt: & quem nouerut per leientiam, per actionem non venerantur. Ideoque cæcantur diuiniudicio punieda committere, & in pænam commissi facinoris, facinus deterius addere.
- 3 Sape peccatum, alterius peccati causa est, quod committitur, cum aliud ex ipso quasi sua soboles oritur: sicut sicti solet, nasci libidinem ex

nimia ventris ingluuie.

- 4 Pœna peccati peccatum admittitur, quando pro merito cuiusque peccati, Deo deserne, in aliud peccatum deterius itur, de quo amplius qui admiserit sordidetur. Ergo præcedens peccatum causa est sequentis peccatur sequens verò peccatum pæna est præcedentis desici. Præcedentia itaque peccata, sequentium sunt criminum causa, vt illa quæ sequentur sint præcedentium pæna.
- Pracedentium peccatoru pecna, ipfa vocatur induratio venies de diuina iustita. Hinc est quod ait Propheta: Indurasti cor nostrum, ne timeremus te: neq; enim quicunq; susti sunt, à Deo impelluntur vi mali siant, sed dum mali iam sunt, indurantur, vi deteriores existant, sicut & Apostolus dicit: Quoniam charitatem Dei non receperunt, vi salui sierent, immisti illis Deussspritut ertoris. Fact ergo Deus quossam peccare, sed in quibus talia iam peccara pracesterunt, vi

2,2d Theff.2.

2.2d Theff. 2

/36 /m

infto

# Sententiarum Lib. IL 185

u justo justicio cius mercantur indeterius ire. Talia quippe peccata precedentibus alijs peccatis prolabuntur in peenam, quam peccata merentur.

Quedam de isa Dei veniunt percata que pro merito, aliorum compeniantur peccatorum. Vide & Propheta, Ecce, inquit, stu itatus es & faise. 6. nos peccauimus, in ipfis fuimus femper; tanquan fi diceret: quia femper in peccatis fuimus.

iratus es, ve deterius peccaremus.

Quidenim litira Dei mereri, quid verò prouocare, prudens lector debet leire: Granior est namque ira qua prouocatur, quam ea qua meretur. Nam meremur, quando ignorando peccamus: prouocamus, quando seimus bonum facere, nec volumus.

Nunc iram Dei dum viuimus, vitare possumus. Timeamus ergo, ne veniente illo terrore

iudicij, sentiri possit, vitari non possit.

1. . . . . . A

Greg. lib. 16 Moral. c. 18

neuf.

# De manifestis occultis q, peccatis.

#### CAP. CXX.

A 10 R 15 est culpæ manifestè, qua occultè peccare. Duplicitère mim reus est qui apertè de linqui : qui a & agit & docet. De talibus flaias dictor & peccata sua guasi Sodo-

ma prædicauerunt, nec ablconderunt.

Aa Mul

Ex Greg. lib. 4.Mora.c.25. & alibi in cu ra Pastor.

#fai c. 3. 9

- 19/5 /E+ 86 S. Isid. Iun. Hispalensis Episc.

Multienim publicè delinquentes, sine vllo pudore suz slagitia prædicant, nec vlla vtuntur sceleris verceundia.

Quadam inflitie portio est, iniquitatem fuam hominem abscondere, & in semetipso de

peccatis proprijs erubescere.

Peccatum perpetrare crimen est, peccatum prædicate clamor est, de quo ettam dicir Apostolus: Et, clamor auferatur à vobis cum omni malitia idest, cum ipsis peccatis,

Ex eo ip lo quo qui fuie peccarum quod agit ableondis, sindiciae iam effe in dicium qui a non erubeleitur, nili de confeiente reatu. Ergo ex hoc ip lo quo qui fue de facto fuo exubeleit, ip le fubi iam iudex fit.

De peccati amore.

CAP. XXI.

LIVD est non peccare amore dilectionis Dei zaliud timore suplicij. Qui enim amore charitatis Dei non peccat, horrescie omne malum, amplectendo iustitiz

bonum: nec eum delectat peccatum, etiam si sceleris impunitas promittatur. Qui verò sola pœna supplicij in se vitia reprimit: quamuis non expleat opus peccati, viuit tamen incovolun-

tas

Gregin Pfal.

Ad Ephel. 4.

z ludicij iš o: indicauma

1



Sententiarum Libe Il.

87

tas peccandi: dolerque sibi esse illicitum, quod lex prohibere dinoscitur: Elle ergo mercedem boni operis percipit, qui amando institum facit, nonis, qui cam solo metu penarum inuitus custodit.

2 Quidam & diligunt peccatum; & faciunt: quidam diligunt tantum; & non faciunt: pleri-que verò faciunt tantum & non diligunt. Non-nulli peccatum non faciunt; & tamen iuftitiam odiunt. Gravius autem peccat, qui non folum peccatum diligit; fed & facit; quàm qui non facit & diligit; gravius que interdum, qui diligit; & non facit; quam qui facit; & odit. Gravifimum est non folum facere; fed & diligere peccatum.

Sunt quidam, qui confestim peracto stagicio confunduntur, & sunt qui non solum non dolent gessisse malum, sed etiam de ipso malo opere gloriantur. Sicque ad comparationem mali sit deterius, dum de vicijs gratulantes, extolluntur in peius. De talibus ait Salomon: qui latantur cum male secerint, & exultant in rebus pessisse.

Grego. lib.6. Moral, 6.11.

Prouerb. 2.



Aa 2 De

## ווע בנוע מונטון וווו De peccandi necessitate.

# C A P. XXII.



NTER DV M quod mali fumus,necessitate potius, /quam voluntate existimus. Vertenda est autem necessitas mali , in voluntatem boni. Plerique non voluntate, sed sola

necessitate/ peccant : pertimescentes temporalem inopiam. Et dum præsentis seculi necessitate

refugiunt, à futuris bonis priuantur.

3 Item nonnulli peccatum voluntate, non necessitate committunt, nullaque coacti inopia existunt iniqui : sed tantum gratis cupiunt esse mali, leg; enim ipsam rem amant quam appetunt, sed ipsa tantum peccati malitia delectatur.

# De peccandi consuetudine.

# CA P. XXIII.

Ex Gregor. lib. 4. Moral.



ELIVS est peccatum cauere, quam emendare. Facilius enim refistimus hosti, à quo nondum victi sumus quam ei à quo sam superati ac deuicti cognoscimur.

Omne peccatum antequam admittatur, am-

plius

plius pertimescitur. Quantumuis autem graue fit , dum in viu venerit , leue glimatur , & fine vllo metu committitur.

3 Istis fomitibus, quasi quibusdam gradibus, 'coalescit omne peccatum. Cogitatio namque prava delectationem parit : delectatio fconsenfum: confentis actionem actio confuctudine: consuetudo necessitatem : Sicque his vinculis nathomo implicatus; quadam catena viciorum tenetur altrictus, ita vt/ca euelli nequaquam valeat, nisi diuina gratia manum iacentis apnobes fameen openut, grantuschendelt,

Peccatum admittere, cadere est in puteum: 2 consuctudinem verò peccandi facere, os putei est coangustare, ne is qui cecidit valeat exire. Sed interdum etiam tales Deus liberat, dum corum desperationem ad conversionem libertatis commutat. Ipfo enim miserante, peccata dimittuno tur, qua protegente fit, ne indeterius peccando catur.

3 Majum est peccare, peius est peccandi con- 3 mequisim suetudinem facere. Abillo facile, ab hoc cum magno labore resurgitur : dum male consuetudini repugnatur . a . a a reporte de la recordina de la reco

6 mi Maleagendi consuctudinem, recessum este faist. 6. Propheta afferit in profundum; cuius viu; quali quadam lege, homo tenetur astrictus, vi etiam quando non vult , peccatum falmittat! A laplu | committe. verò citò resurgere, non est in profundum ire.

I conalefeit.

142/a

Aposto-

tage 11.

of trif 1 molicis.

ner Apoltolus legem peccati dicitelle in membris iffais, que lex confuetudo est, quam peccando concipinus, & non ab ca, cum volumus, difectimus a quia iam necessitatis vinculo per consucrudinem retinemur.

6 corngit.

8 Multum veri amor "agitan homine, sed refultat caro mala consuctudinislege. Benè autem audactèr probona conscientia exultat, qui valentèr in sereprimit, quod insolenter impugnat.

Prequenter peccare cauendum est, nam hoc ipsum, quod de malo nostro plerunque Deus nobis salutem operatur, quanto mirabile est, ranto perratum est. Propretea metuendum est considere ita saluari, ne forte dum expectamus à virijs sanari, & vitia multiplicemus, & salutem non adipiscamur. Ergo studeamusaut non cadere, aut citò conuersi à lapsu consurgere.

1031 Omnino peccate cauendum est, quod si humana fragilitate peccatum subrepserit, confeftim erit corrigendum, quod nequiter sentitur commission. Cito enim corrigitur culpa, quacito cognoscitur: 7tardius aute sanatur vulnus, quod iam putrescentibus membris longo post tempore curationibus adhibetur.

7 tarde.

is literatio peccati grauior est, sicut est in morbus super morbum veniat: sicut si imber super imbrem occurrat.

Ex Greg. lib. Mora.;3.c.9. Efai.c.s. 14 Mora peccandi immanitatem facit sceleris, vnde & Propheta: ve., inquit, qui trahitis iniqui-

tatem.

tatem in funiculis vanitatis, & quasi vinculum plaustri peccatum. Trahit enim iniquitatemim funicule, qui tardat conveiti ad Deum, Trahere enim iniquitatem, est moram facere in iniquitatibur. Vnde & Pfalm di : Prolongauerunt iniquitares suas; Dominus iustus concider cervices peccatorum.

De peccati recordatione.

### CAP. XXIIII.

ONVM est homini semper ante oculos propria habere delicta fecundum Pfalmegraphi fententia: Pfal. 50-8e ibi Gregor. Et peccatum meum ante me est semper. Sicut enim no oportet reminisci peccati affectu : sie seper necesse est vnu-

quema; suum in sendo commemorare; peccatu. Apud iustum recordatio peccati, facit rædiú animi, Quiautem luxuria, & cupiditati subditi funt, contumaci superbia etiam' de ipso peccati

opere gloriantur.

Seruo Dei tata recordatio esse debet peccati, vt ca quæ geffit, semper lachrymans confiteatur. Vnde & Pfalmita dicit : conversus sum in grumna, dum configitur spina. Peccatum meum ocognitum ubi feci; Dixi, pronunciabo ad verfum me multitias meas Domino. Supra enim

Ex Greg.ibidem & Auguff.

Pfal31.4

dixe-

Pfal.128. 3.024

2 Pfalmus.

dixerat: Quoniam tacui, hoc est, non sum confessus: inucteraucrunt omnia ossa mea dum clamarem tota die. Quid ergo tacuisse se poenitet, -i nisi contessionem 3 peccatorum? Quid clamasse fe doler, nisi defensionem malorum ? Qui ergo peccatorum fuorum defensor extiterit, necesse est ve penirendo accuser, quod superbiens prauè admilit.

> Deller in a committee. De Cogitatione.

Greg.lib.Mo



PARTITA est causa peccandi, idest, o peris & cogitationis, quorum vnu iniquitas dicitur, quod opere geritur : aliud iniustitia, quod cogitatione admittitur.

Gregor, ibi- 2 Prius autem actio resecanda est, postea cogitatio; Prius praua opera, postmodum deside-: vieillim autem & à cogitatione opera procedunt, & ab opere cogitatio nascitur: quamuis & si ab opere malo quisque vacet, pro solius tamen prauæ cogitationis malitia non erit innoces. Vnde & Dominus per Esaiam, Auferte, inquit, malum cogitationum vestrarum ab oculis meis.

Maic. 1.16.

Non enim solum factis, sed & cogitationibus delinquimus, si eis illicité occurrentibus delectemur.

Sicut

S. Isid. Iun. Hispalensis Episc.

gitationi resistimus, in lapsum operis non in-

Non est timendum si bona malaque in cogitationem veniant sed magis gloriandum est, si més mala à bonis intellectu rationis discernat.

Lo Item nihil inuat, quòd inter bonum & malum sensu prudentiori discergimus, nifi opere maut mala scognita caucamus, aut bona intelleorstafaciamus, autopara

# De Conscientia.

## CCA P. DOX XIVI

V MANA conditio dum diuerfis vitiofitatibus mentem conturbat etiam ante peenas gehennæ per finconditúm animæ appetitum iam peenas confeientiæ patitur.

Omnia fugere poterit homo prater cor fuu.
Non enim potestà se quisque recedere. Vbicunque enim abierit, reatus sui conscientia illum
non derelinquie.

Quamuis humana iudicia si btersugiat omnis qui mala agit i iudicium tamen conscientiæ sua estigare no potest. Nam estialis cells quod egit, sin tamen celare non potest, qui plenenouit malum esse quod gestir. Duplex sit erigo in co iudicium, quia & hic sua conscientiæ reatu

punitur

t incornitum.

5 coglemen, em

194

Ex Greg.lib. 27. Moral. c. 16.

Gregor, ibidem.

Pfal. 41 fa /enim &

punitur, & illic perpetuali pœna damnatur.

Hoc. h figniticat. Abyflus abilsú inuocat in voce cataractarú. Abyflus enim abyflum inuocare, eft, de judicio fuz confeientiz iread judicium damnationis perpetuz. In voce cataractarum, idelt in prædicatione Sanctorum.

De intentione mentis.

#### CAP. XXVII.

CVLVs/hominis intentio cft eius operis. Siergo intentio cius bona eft, & opus intentionis ipfius bonum ett. Alioquin malæ intentionis etiam fi bonum in

Grego.lib.1. Moral.c. 20

factis opus appareat, bonum tamen iam nonest; quoniam ex sua intentione aut probatur bonu, aut reprobatur indignum. Bona est ergo intenctio, quæ propter Deum est: mala verò, quæ pro terreno lucro aut vana gloria est.

Qui opus bonum bona intentione non faciunt, perhoc magis caecantur opere, per quod

illuminari | poterant.

Vnulquilque bonum opus quod agit, intentione bona agat; quoniam pro mala intentione plerunque opus bonum quod agimus perdimus, & minus à culpa vacamus.

Sæpe quæ apud hominum iudicium bona pa-

I potwerant.

Supra c.7.Re

Bb 2 tent,

tent, apud examen diligentissimi & acutissimi iudicis reproba deteguntur. Ideoque o mnis San-Ausverestur, ne forte bonum quod agit, pro aliqua animi intétione in oculis Dei reprobu fir.

# De sensibus carnis.

#### CAP. XXVIII.

Icrem. 1.15 .



En sensus carnis morbus irrêpit metis. Vnde & per Prophera Dominus dicit : Omnes/cognationes tertæ ab Aquilone venient, & ponet vnulquilque solium suum in

introitu portatum Icrusalem . Regna Aquilonis vitia sunt, quæ sedes suas in portis ponunt, quando per sensus carnis labem animæ ingerunt: Ideoque in ipsis portis, idest, in ipsis sensibus regnant.

Greg.li.Mo-12121.C.2.

Ierem.9.21-Abdias v.c.r.

Neque enim aliunde peccamus nisi videndo, audiendo, attrectando, gustando, atque tangendo. Vnde & alias dicitur ; Intrauit mors per fenestras nostras. Et alibi: Extranci ingredicbantur per portas eius, & super Ierusalem mittebant sortem. Extraneos quippe immundos esse spiritus, qui tanquam per portas, ita per sensus carnisanimam irrepunt, & eam illecebrando deuincunt.

De

#### De Sermone.

#### CAP. XXIX.



VM quadam parua vitiorum verba non euitamus, in /magno lingua prolabimur 'crimin' a dum facta quadam non grauia libere, ac fine

metu committimus, ad 3 potiora sceleta & horrenda, peccandi consuetudine, labimur:

Sicut plerunque multifloquorum stuttita reprehenditur: se rursus nimis tacentium viria denotantur. Illi enim satis saxando linguam in leuitatis virio dessuunt; isti, nimis reticendo ab vtilitate torpescunt.

Imperiti, ficut loqui nesciunt, itatacere non possunt. Mente enim ineruditi, ore loquaces, verbis perstrepunt ensu nihil dicunt.

Sicut fallitatis crimina à proficientibus petrimefcuntur: ita otiofa verba à perfectis viris vi tantur. Nam ficut ait quidam : Sicut pro otiofo verbo ratio ponitur; ita pro fermone iniulto pœna exoluitur.

y Vani sermones in ore Christiani esse non debent. Nam sicut malos morés bona colloquia corrigunt: ita praua bonos mores corrumpunt.

6 Cultodia ori ponitur, dum quisq; non se iu stum, sed qd magis verum est, peccatore fatetur.

Ex Gregor, 3. part. curz Paftor. admonic.15.

3 peine.

Gregor. ibi-

Gregor, libr. Mora 31.C.1.

Matth. 12. 36

t.ad Corint.
15. 33.
Ex Gregor,
part. 3. curz
paltor. admonit. 15.
Pfal. 40.

Manum

of 3 E by 4 excelon obe-

Manum super os ponit, qui bonis operibus linguz /excessum corregit. Manum super os ponit, qui malz locutionis culpas, bonz actionis yelamine tegit.

8 Loquens quæ ad Dominum pertinent, nec faciens, & si inutilis sibi est, audientibus tamen

prodeft

2011 Qui de sapientia laudari se affectant, loquencem Prophetam attendant: Væ qui sapientes estis inoculis vestris, & coram vobis/metipsis prudentes.

Ex Greg.lib. Moral. 23. C. 10.(apientis.

Rectèex sententia dicit, qui veram sapientia egustu internisaporis sentit. A sentiendo enim sententia dicitur. Ac per hoc arrogantes, qui fine humilitate dicunt, de sola scientia dicunt, non de sententia.

II Ille enim verè sapit, qui recte & secundum

Deum fapit,

12. In suam dicunt contumeliam doctores, si du fint ab eis dicta sapienter, nimium tamen eloquenter. Hortet enim sapienta spumeum verborum ambitum: ac suco mundialis eloquentia inflatis sermonibus per ornatum.

13 Quidam curiofi delectantur audire quoslibet fapientes, non vt veritatem ab eis quarant: sed vt facundiam fermonis corum agnoseant, more poetarum: qui magis compositionem verborum, quam fententiam veritatis fequentur.

14 \*Qui bonum fine charitate dicit, tanquam

æsaut

" Hee fentitia so unlo oft m.s.

166

Semel

200

lob 33. fe-melloquitur Deus & fccundo idipfum non repetit. 5 qui & beat vinit & bent

CC EL

210 Semel benerloquitur, qui se pænitendo redarguit : Bis bene loquitur, fqui bene viuendo & aliosinstruit

22 Semel male loquitur, qui post vitium citò corrigitur. Bis malè loquitur, qui malè viuit, 101& male docet. Item bis male loquitur, qui & malè cogitat, & malè refert cogitata. Item bis of male loquitur, qui & bonum , quod debut, non ob egit: & malum, quod non oportebat, admisit.

23 . Mali mala respondent pro bonis, & aduersa su pro optimis. Boni bona respondent pro malis:& prospera proaducifis lev , one leganud by

Aduerfus continuim linguz, fortitudo adhier benda est patientia | fve tentacionis verba, qua foris impugnant, tolerantiz virtute de/victa difcedantian & rad boon iun a

Non omnis qui patitur probra, iustus est:sed 7 mon painer. 11/qui pro veritato Tab abis innocens patitur; ille tantummodo justus est.

Intervituperationes lingua & opprobria hominum, ilto feremedio mens iusti corroborat vt tantò solidius in Deum figatur interius, quanmetò exterius ab humanis spernitur sensibus.

Qui illatas sibi contumelias tranquillo anio mo prodit , dolorem cordis aperit , & virus arquod fertier in animo, facile reijeite al

18 19 Vulnera enim mentis aperta citò exhalanti viclaufa; nimis exulcerant.

29 Qui dolorem iniuriz clauso pectore tegit,

quanto

6 vt tentatiq verbi qua foris impugnat tolerantia virt.demilk.decedas .

12

quaro amplius / por filention linguam premit, & filmin tantò acriorem dolorem intrinsecus nutrit. Vnde & verè quidam Poëtarum gentiliu dixit : Quoq; magis tegitur, tectus magis altuat ignis. Cacus enim languor vehemens est, ac nimius: quia tacitum viuit lub pectore vulnus.

# De Mendacio.

ENDACES faciunt, ve nec vera dicentibus credatur . Reddit enim sæpe hominem multa falsitas, etiam in veritate suspectum. Sæpe vera premittit, qui falsa di

cturus est, ve cum primum acquisierit fidem, ad reliqua mendacia audientes credulos faciat.

Multis videntur vera esse quæ falsa sunt: & ideo no ex Deo, sed ex suomendacio loquuntur. 4 Nonnunguam falsitas veriloquio adiugitur.

& plerunq; à veritate incipit, qui falsa confingit. Latent sæpe venena circumlinta melle ver-

borum: & tandiu deceptor veritatem simulat,

quousque fallendo decipiat.

Nonnunquam peius est mendacium meditari, quam loqui, nam interdum quisque incautus solet ex præcipitatione loqui medacium: meditari autem non potest, nisi per studium.

Gravius

t quifquam.

Pfal.s. >.

/vitam

Sapient. 1. 11

2 praffare vi-

tam W ita eft apud Grag. lib.

Ex Greg. lib.

Mora, 18.C.4.

3 bominum

Grauius ergo ille ex studio mentiri perhiberur, quam is, qui ex præcipitatione sola mentitur.

Summopere cauendum est omne mendaciu, quamuis nonnunquam sitaliquod mendacij genus culpæ leuioris, si quisque pro salute hominum mentiatur. Sed quia scriptum est: Os quod mentitur occidit animam: & Perdes eos qui loquuntur mendacium : hoc quoque mendacij genus perfecti viri summopere fugiunt, vinec vita cuiuslibet per corum fallaciam defendatur, ne suæ animæ noceant, dum /præstare/alienæ carni nituntur : quanquam hoc iplum peccati genus facillime/credamus relaxari. Nam fi qualibet culpa sequenti mercede purgatur, quantò magis hæc facilè abstergitur, quam merces ipsa

comitatur?.

Multa mentiuntur multaque fingunt homines propter humanam laudem : sicque fit, vt & isti mentiendo pereant, &cos quos laudant ad vanæ gloriæ ruinam perducant.

Sicur bene fibi conscius, non metuit alienze linguæ conuitium, ita & qui laudatur ab alio, non debet errorem alienz laudis attendere, sed magis vnusquisque testimonium conscientiæ suæ quærat, cui plus ipse præsensest, quam ille qui cum laudat.

10 Opus enim suum vnusquisque probet, vt ait Apostolus. Et tunc in seipso tantum quisque gloriam habebit, idest :occulte in sua conscien-

Ex Greg.lib. 9. epittolarů Epittola ad Theotiftam Patritiam.

tia,

tia, non palam, in aliena lingua.

11 Perfecti qui alta radice fundati funt, & sistamine laudis, ac vieuperationis vecumque quasi ventorum interdum curuentur impulsu, sunditus tamen non deijciuntur, sed protinus firmitate radicis ad se redeunt.

Bona mens ad malum, nec præmijs, nec terroribus vincitur. Nam iniqui terrorem blanditijs mifcent, vtaut oblectatione quenquam deciniant aut terroribus frangant.

13 Qui laudatur, in auditorum amore inseritur: sed si veraciter & non sete laudetur, hoc est, si

vera funt que de illo dicuntur. Las im ansatur

# De Iuramento.

#### CAP. XXXI.

S

ICV T mentirinon potest qui non loquitur, sic periurare non poterit, qui iurare non appetit. Cauenda est igi-

tur iuratio, nec ea vrendu, nis in sola necessirate.

Non est contra Dei præceptum iurare, sed du
vsum iurandi sacimus, perjurij crimen incurri-

mus. Nunquam ergò i uret, qui periurare timet.

Multi dum loquuntur, iurare semper desettatur, dum oporteat hoc ta num esse in ore: Est, est.
Non, non, Amplius enim quam est, & non est,
à malo est.

t Cauendau esse invationen dicionus.

Apud Magift, in 3. D. 39.

Epiff.ad G lanc.t.in Matth.5.

Cc 2 Multi

Multi vt fallant, periutant: vt per fidem facramenti, fidem faciant verbi: Sicque fallendo dum periurant & mentiuntur, hominem incautum decipiunt.

Interdum & fallis lackrymis feducti decipimut, & creditur dum plorant, quibus creden-

dum non crat.

6 Plerunque fine iuramento loqui disponimus, fed incredulitate corum, qui non credunt quod dicimus, iurare compellimur, talique necessitate iurandi consuetudinem facimus.

Sunt multi ad credendum pigri,qui non mouentur ad fidem verbi. Grauter autem delin-

quunt, qui sibi loquentes iurare cogunt.

Quacunque arte verború quisque iurer, Deus tamen qui conscientia testis est, ita hoc accipir, sicut ille cui iuratur intelligit.

Duplicitèrautem reus fir, qui & Dei nomen in vanum assumit, & proximum dolo capit.

10 Nonest /observandum stamentu quo malum incaute promittitur, veluti si quispiam adultera perpetuò cum ca permanendi sidem polliceatur. Tolerabilus est enim no implete sacramentum, quàm permanere in stupri slagitio.

r I Iurare Deizelt illa prouidentia qua statuit no conuellere statuta. Penitentia autem Dei, rerum mutatio estinon pænitere autem, statuta non reuocare, ve est illudi Iurauit dominus, & non pænitebit cum, idest, qua statuit non mutabit.

i ft. Sent. 3. D.31.

3 conferendition of the concil. Role tan & carta. Mag ift. in 3. D.39.

Ex Augu. in Pfal 109.

Pfal. 109. 4



ECEDENS homo à Deo, statim vitiorum traditur potestati, vt du paritur infelta vitia, reuertendo vnde ceciderat, relipilcat.

Er si Sanctitoto animi nisu, cotendunt superare vitia, nec extingunt quid agut hi, qui non folum non odiunt vitia, fed toto ea

amore sectantur?

Satis delicate fe palpat, qui vult fine labore vi- Ex Gregor tia superare, dum peccatilegem, quam libi deseruiendo vitijs fecit, sine violentia doloris reseca-

re non poffit.

Perfectè renuntiat vitio, qui occasionem euitatin perpetrando peccato. Nam si velis tantundem non peccare, & data occasione peccaueris: tu t.bi & reus, & iudex es: quia & commifsa damnas,& damnata committis. Se aurem iudice reus est; qui vitia & accusat & perpetrat.

Quadam vitia dum non perfecte vitantur, Gregor, ibisuos in se faciunt relabi auctores. Nam si vnum vitium districte vitetur,& alia negligantur,inanis labor est. Non enim potest in vnius observatione virtutis fortiter perdurare, cuius ala vitia

dominantur in corde.

Ex Gregor. lib. 6. Moral. c.13. Nonnunquam hominem sua vitia persequitur:quia nimirum qui pitus volendo ea sibi fecit socia,postea sentit etiam nolens stimulosa.

licum 16

Nonnulli non antea in errorem vitiorum labuntur, nifi prius interioris rationis perdiderint pri oculos: ficuti Samfon, no antea ab Allophylis ad erroris ligatus est machinam, nifi post quam er of finn lumina oculorum extincta.

Ierem. 39. & 50. & 4. Reg.

Quidam vegetati mentis ratione vitiorum ibunerantur incursu, sieque deinde intentionem bonorum operum perdunt: Sicur Rex Babylonis in oculis Sedechiæ prius filios ipsus interfecitike/postea oculoseius etualsirac perhoc, post malorum operum consuerudinem; & interemptionem bonorum, perit quorundam & ratio.

Quod ex vitigs vitia, & ex virtutibus

villa nece In Pan nitv

## CAP XXXIII

Ex Gregor. lib.Moral.10. c.9. 1 e gignuntur ex peccato peccata, vt dum non euitantur parua, incidatur in maximis:&dum defenduntur admif-

fa neclamentatur, ex flágitio ad superbiam itur.
Vnde fir, ve duplicati sit criminis reus, qui & admittit scelera per voluntatem, & defendit ea perfeontumacia tumo tem.

Sic vitio vitium gignitur, sicut virtus virtute

conci-

concipit.Ex vitio enim gignitur vitiu:Sicuti Dauid,qui dum non eustauit adulterium, perpetrauit & homicidium.

Item virtus virtute concipitur, ficut per veri-

tatem Euangelicæ prædicationis, virtutem mar tvrij Apostoli meruerunt.

Incordibus seculariter viuentium, inuicem in fibi fuccedunt vitta: vt dum vnum abierit fuccedat aliud iuxta Iohelis Prophetæ testimonium, qui ait : Residuum eruca comedit locusta, & residuum locusta comedit bruchus, & residuum Bruchi comedit rubigo. Per idergo ista sub vitiorum allegoria colliguntur, quia sequitur : Expergisciminiebrij, & flete.

Aliquando vulicer peccatur in minimis vitijs vt maiora vtilius caucantur. Lege Paulum Apostolum minora permittentem peccata, ne maiora perpetrentur . Veraciter autem fanantur vitia, quæ virtutibus, & non vitiis excluduntur. Quorundam autem quædam latentia vitia tunc apparent, quando ab alijs vitijs

definunt.

2.Regum.ca

Ex Gregor. Lib. 33. Mo-

Inhes. 1.



1.Regum.co

## De male vsis virtutibus.

### CAP. XXXIIII.



NTER DYM & male viz virtutes ex le vitia gignût: quod fit per immoderatum animi appetitu, leui non lufficit donum quod meruit, Inifi laut laudes, aut lucra dam-

nanda quælierit.

du Interdum virtutes vitia gignunt, dum aliziquando pro tempore opportuno minimè relaxantur: Sicque fit, vrquæ loco congruo virtutes funt, incongruo vitia deputentur: veluti fi pro fratris aduentu canonicum non foluatur i ciuniu.

Wirturum igitut diferetionem à Paulo Apoli stolo sume ; qui ad tempus egit quod agendum ul esse omnino prohibuit.

4 ozal Item que dam virrutes, dum discretionesa non servint, in vitia transcent. Nam sepe justitia dum suum modum excedit, crudelitatis 3 seutiam gignit: & nimia pietas, dissolutione disciplinæ parturit: & zels studium, dum plus est quam oportet; in iracundiæ vitium transit: & multa mansuctudo, torpoiis segnitiem gignit.

Prudentis autem viii discretto solerter prospicit, ne bonum intemperanter agat, 4& de virtute in vitium trapseat.

17

Irem

ficit aliens do nom. 2 nisi inde aut acquiserit.

5 /inde

Ex Gregor. lib.18.Moral. c.6. Act.15.

Ex Gregor. lib. 31. Moral.cap.: 7.& 32.C.17.

3 vitum.

4 mede.

6. Item a pud quoldam ex virtute vitium gignitur, dum quisq; de castitatis & abstinentia meritis gloriatur. Nam & qui eleemolynam vanæ gloriæ caufa imperrit, ex virtute vittum facit. Sed & is qui de lapientia arrogantia m habet, & qui pro suftitia præmium appetit, & qui aliquod donum Dei quod meruit in suam laude convertit, aut in malos vius affumit; proculdubio virtutem in vitia transfert.

7/ Homines de virtutibus viria nutriunt; ex quibus percant. Iterum Deus arte potentissima ex nostro vitio virtutes format, quibus nos ab

ab iniquitate reformet.

15, VOC 8, 20 70 VC 121 De Similatis virtutibus:

### CAP XXXV

TEN VEDAM vitia species virtutum præferunt, ideoque perniciosiùs fuos sectatores decipiunt; quia se fub velamine virtutum tegunt. Nã vitia; quæ statim virtutibus con-

traria apparent ; citò i dumas palam venerint, emendantur: propter quod sequaces corum de talibus criminibus erubescunt.

Carnales autem plerunque /per insensiblem mentis cacinatem non agnofcunt vitium effe culpabile, quod dignum videtur damnatione.

> Dd Irem

Ex Gregor.

I infenfualita-

Ex Gregor. ibid & libr. Paftor, cur. par.3.admonit.17.

2 e∏e.

Item quædam vitia species virtutum esle videntur, sed tamen virtutes non sunt. Nam interdum sub prætextu iustitiæ crudelitas agitur:& putatur esse virtus; quod nimirum est vitium:sicut & remilla segnities masuetudo esse creditur: & quod agit, torpens negligentia putatur 'agere indulgentia pietatis. Nonnunquam etiam virtutem largitatis imitatur vitium prodigæ effusionis: & virtutem parcitatis, tristis tenacitas imitatur: & vitium pertinaciæ absconditur sub virture constantiz. Îtem timor sub specie obedientiz occultatur , & dicitur virtus humilitatis, quod tamen vitium est timoris. Sed & procacitas vocis, pro veritatis libertate accipitur: & vitium pigritiz, quietis virtutem imitatur. Porrò vitium inquietudinis, virtutem se vult vocari solicitudinis : & præcipitationis facilitas, feruor boni studij creditur: & bene agendi tarditas, consilij mora esse videtur, 3dum tamen ista sit virtus, illa vitium. Tali igitur exemplo vitia species virtutum imitantur : & inde se nonnulli esse iustos confidunt, vnde maxime reprobantur.

3 cum.

4 dpertum. Greg.li.Moral.9.c.13. 4 Aptum exemplum vitiorum de latronis spe cie sumitur. Nam sicutex insidijs latro prodit, sequiter agentibus iungit, singens se socium, donec decipiat improussum, & dum subito eruperit, ad exitium latro manifestus ostenditur: ita se missent interdum periculos è virtutibus vitia, quousque omnem boni operis efficaciam in fuis virbus rapiant, vi anima qua fibi erat placons de virtutibus, deceptam fe conspiciar vitijs damnabilibus.

# De appetitu virtutum.

## CAP. XXXVI.



D virtures difficile confurgimus, ad vitia fine labore delabimur. Il ta cenim prona, illa ardua funt. Grandes enim fudores/perpatimur', vi ad colum confeendere valeamus.

men non à summis inchoat, sed à modicis assufeunt, & sic in maximis proruunt.

Sicut paulatim homo à minimis vitijs in maximis proriutita à modicis virtutibus gtadatim ad ea quæ fuht excelfa/contendit.

Qui autem inordinate virtutes comprehendere nititur, citò periclitatur. Haci est causa in retum natura, vt quacunque velociter ad prosectum tendunt, sine dubiol acceleriter finianturi sicut herba, qua tantò festinius pereunt, quantò celeritis erescunt. At verò contra, arbores altaradice fundata, ideo perdurant diutius, quia gradatim ad prosectum perueniunt.

Nihil prodest admixto malo, agere aliquod bonum; sed prius est cohibédum à malo, de inde

Gregor, libr. Moral, 22, C.

gant it al vision was in it is al vision ar cuiministy

Dd 2 exercen-

211

exercendum bonum. Hoc enim indicat Proi pheta, cum dicit: Quiescite a gere peruerse, discite bene facere.

Prius vitia extirpanda sunt in homine, deinde inserenda virtutes. Nam coharere & conjungi non potest veritas cum mendacio, pudor cum petulantia) fides cum perfidiajcastitas cu luxuria.

Quædam sunt summæ virtutes, quædam vero mediz. Fides, spes, & charitas summæ virtutes funt . Nam à quibus habentur, vtique veraciter habentur =

Aliz vero virrutes mediz sunt, quia & ad vtilitatem, & ad perniciem possunt haberi: si de his arroganter quisque 'tumuerit, vtpote doctrina; ieiunium, castitas, scientia, siue temporales diuitiæ, de quibus scilicet & bene operari possumus, & malè

Quisquis ex deteriore iam melior esse cepit, caueat de acceptis extolli virtutibus, ne grauius per virtutes corruat, quam prius ex lapfu vitiorum jacebat:

Quem Deus iustificat, ne iterum se de virtutibus erigat, quadam illi virtutum dona tribuit, quædam retrahit : vt dum mens de hoc quod habet erigitur siterum de hoc quod nequaquam habere cognoscitur, humilietur.

Quisquis dono cœlestis gratiz inspiratus ad virtutes erigitur, si forte, Imoderante Dei manu aliqua aduersitate reprimitur, ne deacceptis vir-

tutibus.

tutibus 3attollatur, frangi non debet : quia & 3 emelator hocipfum quod plagis humiliatur æquanimiter ferre proculdubio virtutis est magna.

De Pugna virtutum aduersus vitia.

#### CAP. XXXVII.



VNC se viri Sancti veraciùs à vi tiorum colluuione detergunt, dum ab eis contra singula vitia virtutes fingulæ opponuntur.Interdum vitia cum virtutibus ad

vulitatem confligunt, vt ipso certamine 'vel mens exerceatur, vel/ab elations concurfu/ani-

mus restringatur.

Aduersus impetus vitiorum contrarijs virtutibus est pugnandum. Contra luxuriam enim cordis est adhibenda munditia: contra odium dilectioest præparanda: contra iracundiam parientia/proponenda/. Porrò contra timorem, fiduciæ adhibenda est virtus, contra torporem , Zeli prælium : Tristitiæ quoq; gaudium, accidiæ fortitudo, auaritiz largitas, superbiz humilitas opponenda est, sicque singulæ virtutes nascentia contra se vitia reprimunt, ac tentationum motus virtute diuinæ charitatis extingunt.

Libidinem abstinentia domat. Nam quantum corpus inedra frangitur, tantum mens

C. vel ab elatione conner fo

Ex Greg. lib. Moral, 31, c. ab illicito appetitu reuocatur.

Aduersus iram tolerantia dimicat: ira autem femetipsam necat: sustinendo autem patientia victoriam portat.

5 Tristiria morrorem, spes aterni gaudis superat: & quem turbata mens de exterioribus afficit, dulcedo interioris tranquillitatis lenit.

6 Adueríus inuidiam præparetur charitas: & adueríus iræ incendia mansuetudinis adhibeatur tranquillitas.

Superbiam autem Diaboli imitantur superbia aduersus quam opponitur humilitas Christi,

qua humiliantur clati.

Principalium autem feptem vitiorum regina & mater fuperbia est, eademque septem principalia multa de se parturiunt vitia, quæita sibimet quadam cognatione iunguntur, vt ex altero alterum oriatur.

Sicut Princeps septem vitiorum superbia, nos eorum potettaribus subditeita Christus septiformi gratia plenus, à dominatu vitiorum nos eruit: se quos illa addicit septemplici vitio, iste liberat septiformis gratia dono.



## De Superbia.

#### CAP. XXXVIII.



MNI vitio deterior et superbias seu propter quod à summis per sonis & primis assumitur : seu quòd de opere iustiz & virtutis exoritur, minusque culpa eius

fentitur . Luxuria verò carnis ideo notabilis omnibus est, quoniam statim per se turpis est. Et tamen despensante Deo, superbia minor est. 1 pensone. Sed qui idetinetur super bia labitur in carnis lu- 1 soprebe xuria: ve per hanc humiliatus, & à confusione

exurgar,& à superbia.

Omnis peccans superbus est, eo quòd faciendo vetita contemptui habeat diuina præcepta. Rectè ergo initium omnis peccati superbia:quia Ecclesiast.10. nisi præcesserit mandatorum. Dei inobedientia,

transgressionis non sequitur culpa.

Omnis superbia tantò in imo iacet, quantò in Ex Gregor. altum se erigit: tantòque profundius labitur, lib. Me quanto excelsius elevatur. Qui enim per propriam superbiam attollitur, per Dei sustitiam inclinatur.

Quinflantur superbia, vento pascuntur, Vnde & Propheta: Omnes, inquit, pattores tuos Hierem. 13 pascet ventus, hoc est superbix spiritus.

Qui

Qui de suis virtutibus superbiunt, ex ipsis iudicandi sunt operibus, quibus pro virtutibus vtuntur: quia rem bonam, non bona voluntate faciunt. Nam reuerà sine humilitate virtus qualibet,& sine charitate in vitio deputatur.

3 Superbia.

4 inde.

Ex Gregor.

g nafci arregă-

rogmaser super-

cap.7.

Merito 3 superbiæ, diabolus à superna beatitudine corruit. Qui ergo de virtutibus attolluntur, diabolum imitantur : & exinde grauiùs cor-

ruunt, quia de excelfo labuntur.

7 - Superbia ficut origo est omnium criminum, ita ruina cunctarum virtutum. Ipfa est enim in peccato prima, ipsa in conflictu postrema. Hac enim aut in exordio mentem per peccatum prosternit, aut nouissime de virtutibus deijeit. Ynde & omnium peccatorum est maxima, quia tam per virtutes, quam per vitia humanam men

rem extermigat.

8 Ibi/cada fuperbia, vbi & nascitur : vt non sit Superbisaliud culpa, aliud pœna: sed ipsa culpa

sit illis & pæna.

De superbia /nascitur arrogantia, non de arrogantia nascitar superbia. Nam nisi præcesserit occulta elatio mentis, non sequitur aperta iactantia laudis. Ita ergò in culpa præponitur superbia arrogantiz, sicut præsertur ex origine.

Plerunque ad elationis emendationem prouidentia Dei aliquo casu nonnulli cadunt, pro quo lapfu repreĥenti à sememplis humiliter fapiunt,& de muneribus Dei laudari non 7appe-

6 fapiant:

tunt

cunt : sed laudant Deum à quo acceperunt, vnde laudari fe volunt.

Vtilius est arroganti in quocunque vitio labi, & humilem poit casum Deo fieri: quam per elationem superbite, grauioremque gruinz damnationem persuperbiam sumere.

#### De Fornicatione.

## CAP. XXXIX.

X culpa superbiz p'erunqin abominandam carnis immundiciam itur . Nam alterum pendet ex altero: sed ficut per superbiam metis,itur in pstitutione libidinis:ita

per humilitatem mentis, salua fit castitas carnis. Deus auté nonnunquam dei jeit occultam mentis superbiam, per carnis manifestam ruinam.

Libidinis nasci immunditiam de animi occul Gregor. ibita superbia constat, exemplo primi hominis, qui Genel 3. mox, vt per superbiam contra Deum tumuit, sta tim carnis libidinem sensit, & pudenda operuit. Quapropter vnulquilq; suæ deputet culpe quod cecidit quotiens libidine vincitur : quia nili præcessifice latens superbia, non sequeretur libidinis manifesta ruina.

Nonnunquam gemino vitio Christianus à Grego.loco Diabolo appetitur, & occultò per elationem, & publicò per libidinem. Sed dum 'eurat quis li-

Ex Gregor.

9 Cotos

bidinem,

bidinem, cadit in elationem. Item dum incaute declinat elationem, cadit fegniter in libidinem: ficque ex occulto vitio elationis itur in apertum libidinis se de aperto libidinis , itur in occultum elationis. Sed Deiferuus dictrete vrtunque penfans, fic cauet libidinem, vt non incurrat elationem: & fic premitelationem, vt non refoluat animum ad libidinem.

3 in cat, vitils.

Luxuriosis atque superbis dæmones plus sautores, existunt, dumque scæteris in vitijs spiritus maligni deseruiant, his tamen maiori samiliantate iunguntun eisque amplius suxta corum

desiderium famulantur.

Ex Greg.lib. 33.Mora.c.3. Iob 40. 16. Principalitèr his duodus vitijs diabolus huma no generi dominatur, idelt, su perbia mentis, & luxuria carnis. Vade & Dominus in Iob Joquitur de Diabolo dicens: sub vmbra dormiein secreto calami in locis humentibus. Per calamum enim inanis superbia, per loca verò humenta carnis demonstratur luxuria. Per hac enim duo vitia diabolus humanum possidet genus: vel du mentem in superbiam erigit, vel dum per luxuriam carnem corrumpit.

Multi luxuriz subditi sunt, & contumaci superbia de ipso luxuriz opere gloriantur: & inde magis elati sunt, vnde humiliari debuerant.

Ad comparationem mals fit deterius, quando non folum flagitia committuntur, fed etiam de ipfis flagitijs vanitate laudis perditi, extolluntur,

ficut

Gregor.libr. 7 4. Moral., cz. Sententiarum, Lib. 11.

9 perficiatur. 10 iam adalte 1111 estas in &c. 11 cogitationes

\$fai.32.11.

13 Ideo nonnúquam/electi in lapfu carnali corrunt; yt à vitio fuperbiæ; qua de virtutibus tument; fanentur. Et qui de virtutum affectibus existunt superbi, yt cadant; carnis vitio humilientur; yt surgant.

lientur, vt furgant.

14 Antequam / perporetur adulterium in opere, piam extat in cogitatione. Ex corde enim primum "fornicationes funt auferenda, & non protumpent in opere. Hinc est quod per Prophetam dicitur:/Accingite lumbos vestros, tuper vbera vestra i hoe est in corde libidines reseate, qua ad lumbos per tinent: Nam cor super vbera cest, non in lumbis.

15. Libidinis immoderata licentia, nescit habere modum. Nam dum se vitiosus animus in explenda formicatione, carae luxuriante, laxaucterit, millominus ad alia nescuala seates se

uerit: nihilominus ad alia nefanda scelera suadentibus damonibus transie: dumque immoderatè metas pudoris excesserit, crimen crimin bus adijeit, paulatimque ad deteriora procedit.

Non ita suauis est amantium, immo amentium incerta carnis libido, sietit experta: nec ita delectat fornicatio, dum primum committiur: nam repetita maiorem delectationem ingerit. Iam verò si in visum venerit, tantò perditis "adulcior sit, yt "ssuperare difficile sit." Vide & sape ex consucuidine delinquendi, quasi captiui ad peccatidum cum quadam violentia trahimur: sensus significan soloros contra rectam vo-

13 duleit. ° 13 superari dif ficile postitu

luntatem

luntarem in nobis rebellare sentimus.

Si plus oblectat mentem delectatio fornicationis, quam amor castitatis: adhuc peccatum in homine regnat. Certè si amplius delectat pulchritudo intimæ castitatis, iam non regnat peccatum, sed regnat iustitia. Nam non solum de 33.97. commissa fornicatione peccatum regnat in homine : fed fi adhuc 14delectatur, atqueanimum teneat, proculdubio regnat.

18 Fornicatio carnis, adulterium est: fornicatio animæ, seruitus idolorum est. 15 Est autem & spiritalis fornicatio, secundum quod Dominus ait: Qui viderit mulierem ad concupiscendam eam jam mochatus est eam in corde suo.

19 Omnis immunda pollutio fornicatio dicitur, quamuis quisque diuersa turpitudinis voluptate prostituatur Ex delectatione enim fornicandi varia gignuntur flagitia, quibus & regnum Dei clauditur, & homo à Deo separatur.

20 Inter cæteta septem vitia 16 fornicatio maximi est sceleris: quia per carnis immunditiam templum Dei 17 violat, & tollens/membrum Christi, 18 facit membrem meretricis.

19 Magis per carnis luxuriam humanum genus subditur diabolo, quam per catera uitia. Cum enim ille uarijs tentamentis illectos homines conetur peruertere, magis 'etamen mæchadi deliderium suggerit; quia utrunque sexum in hoc uitio amplius ægrotare intendit.

Dæmo-

14 delechetur.

15 Elf aptem mmundni, firieus in fornicapto focundi 6. Math 5. 26. Augustin. li. Dhilin montegili.

16 vitium fornicationis mascineum feelm ell Grat, veri in nullo M s. 17 violatur. 18 faciens. 19 Manmi excuf.

20 gutem,

- Dæmones scientes pulchritudinem esse animæ castitatem, & per hane hominem Angelicis meritis, è quibus illi (apsi sunt, coæquari, siuore percussi inuidiæ, inijciunt per sensus corporis, opus desiderium que libidinis e quatenus à cœlestibus deorsum deiectam animam pertrahant, secumque quos vicerint, gloriantes ad tartara ducant.
- 23 Quando impulsu dæmonum mens ad delectationem fornicationis impellitur, diuini iudicij metus, & æterni tormenta incendij ante oculos proponantur: quia nimirum omnis pœna grauor s supplicij formidine superatur. Sicut enim clauus clauum expellir: ita sepe recordatio ardoris gehennæ, ardorem secolude suxuriæ.

24 Quidam in iuuentute luxuriose viuentes, in fenecture continentes fieri delectantur: & tunc eligunt 22 feruire calitati, quando eos libido feruos habere contemnit.

25 Nequaquam in senectute continentes vocan distant, qui in inuenture luxuriosè vixerunt. Tales non habent præmium, quia laboris certamen non habuerunt. Eos enim expectat gloria, in quibus suerint laboriosa certamina.

Titamaner.

22 servare ca-Stuarem.

### De Continentia.

### CAP. XL.



DEO datur continétia: sed petite, in- Matth. 7. 2 quit , & accipietis. Tunc autem tribuitur, quando Deus gemitu interno pullatur.

Prælatam virginitatem esse /nuptiarum coniugus . Illud enim bonum , hoc optimum. Coniugium concessum est, virginitas admonita, rantum, non iussa. Sed ideo tantum ad monita, quia nimis excelfa.

Geminum est bonum virginitas, quia & in hoc mundo solicitudinem seculi/adimit; & in futuro æternum castitatis præmium percipit.

Virgines fœliciores sunt in vita zterna, Esaia testante: Hæc dicit Dominus Eunuchis. Dabo eis in domo mea, & in muris meis locum : & nomen melius à filijs & filiabus, homen lempiternum dabo eis quod non peribit. Nec dubium quod qui casti perseuerant & virgines, Angelis Dei efficiuntur zquales.

Amanda est pulchritudo castitatis, cuius degustata delectatio dulcior inuenitur, quam carnis. Castitas enim fructus suauitatis est, & pulchritudo inuiolata Sanctorum. Castitas securitas mentiselt, fanitas corporis : vnde & ali-

Gregor.libr. Pattor Curz Locus Mai,

quos

quos 'gentilium gymnicos legunus perpetuam Veneris abstinentiam exercuisse, ne virtutem libidine frangerent. Luxuriosa namque vita carnem citò debilitat, fractamque celeriter ducit ad senectutem.

Omne peccatum per penitentiam recipit vulneris sanitatem: virginitas autem si labitur, nullatenus reparatur. Nam quamuis pœnitendo veniz fructum percipiat, incorruptionem tamen nullatenus recipit pristinam.

Gregor libr. 6. Exposit, in 1. Reg. Matth. 25. 10. Virgo carne non mente, nullum præmium habet in repromissione. Vnde & incipientibus virginibus Saluator in iudicio veniens, dicit: Amé dico vobis, nescio vos. Vbi enim iudicans mentem corruptam inuenerit, carnis proculdubio incorruptionem dimnabit.

Nihil prodest incorruptio carnis, voi non est integritas mentis. Nihilque valet mundum esse

corpore eum qui pollutus est mente.

Multi funt reproborum, qui carnalis corruprelæ contagium nesciunt: qui sicut in sœundi funt corpore, ita steriles manent mente operiss, boni sœcunditate: qui rechê de virginitate gauderent, si alijs prauis operibus non inseruirent.

ro Qui continentiam profitetur, & ab alijs terrenis desiderijs non subtrahitur, quamuis hunc luxuria carnis non polluat, diuersa tamen mundana conuersationis operatio maculat.

11 Virgines de suis meritis gloriantes hypocri-

Greg.li.Moral.23. C.4.& tis comparantur, qui gloriam boni operis foris lis. Epiftola appetunt, quam intra conscientiam humiles la ad Theohabere debuerunt. Tales igitur ad promissa colestia non perueniunt : quia ipsi sibi virginitatis præmium per elationis vitium auferunt, hoc est enim in Euangelio non habere virgines in vafis oleum,idest non servare intra conscientiam boni operis teltimonium: sed in facie gloriari apud homines, non in corde apud Deum.

1 2 Ruina adulretijexcipitur/destinatione matrimonij: meliusque est vxorem ducere, quam per libidinis ardorem perire.

13 Quosdam conjugale decus, non pro gignendis filis delectar, sed hoc pro turbulenta carnis, & libidinosa consuetudine appetunt: sicque bo-

no malè viuntur.

Vitia per se mala sunt, coniugia verò & potestates per se quidem bona sunt: per ea verò quæ circa ea funt, mala existunt. Coniugia enim per id mala funt, per quod dicit Apostolus, Qui .Corinth.7. autem cum vxore est, cogitat quæ mundi sunt. Et propter fornicationem vnusquisque suam vxorem habeat. Sic & potestates per elationem, per oppressionem, per iustitiz quoq; przuaricationem malæ existunt. Nocent enim nuptiæ,nocent & potestates, sed per id quodeis iuxta ponitur, non per se : exemplo itineris recti, iuxta quod spinæ nascuntur, que surgentes à latere nocent eis, qui recto innere gradiuntur.

August. libr. de bono coiug.C. 14.

## De Cupiditate.

#### CAP. XLI.

'N

On posse quempiam spiritalia bella suscipere, nus prius carnis edomuerit cupiditates.

Non potest ad contemplandum Deum 'mens esse libera, quæ desiderijs huius mundi, & cupiditatibus inhiat. Neque enimalta conspicere poterit oculus, quem puluis claudit.

Omni peccato peior est auazitia, & amor pecuniarum. Vnde & per Salomonem dicitur: Nihil est scelestius quam amare pecunia, hic enim animam suam venale facit, quoniam in vita sua projecit intima sua.

Cupiditas omnium criminum mater est. Vnde & Apostolus ait; Radix omnium malorum cupiditas est: quam quidam appetentes erraugunt à fide. Si ergo succidirur radix criminum, non pullulant cæteræ soboles peccatorum.

Multi caula cupiditatis terrenæ, etiam ipfam fidem Jabnegauerunt. Cupiditas enim Christú vendidit. Nam & plerifiq; tantúmin rebus alienis est desiderium, ve etia homicidium perpetrate non vereantur: Sicut Achab, qui appetitum cupiditatis suæ sanguinis expleuit essusone.

Sæpe

Gregor. li.t. in 1.Reg.

Ecclefio, 10.
Gregor, lib.
20. Moral c.
11.

1.ad Timoth. 6. 10.

2. renwotian runt.

3.Reg.c.11.

Sæpe iniqui mala, quæ concupilcunt, affequutursquatenus de affectu mali deliderij fortius puniantur. Electos autem fuos Deus non dimitric
ite in desideriorum malorum perfectionem, sed
in dolorem mentem conuertit eorum, pro eo
quòd in seculo nequiter appetunt; ye hac experienus, fresipiscant, & conuertianiur ad Deum,
aquò mente recesserum. Deum ergò sibi propitium nouerit aduersari, qui quod temporaliter
concupiscis, non permittur adimplere. Secreto
autem Dei iudicio sieri creditur, ye duriùs pereant hi, quorum cupiditatem effectus statim
sequitur actionis.

3 resipiscant re seres ad Deum

Nunquam fatiati nouit cupiditas. Semper enim auarus eget: quantoque magis acquirit, tanto amplius quarit: nec folum defiderio augendi exeruciatur, fed etiam amittendi metu afficitur.

Gregor.libr.
Moral. 15. c.
12.
Sunt verba
Horatijli. 1.
epiftola:um
epittola 2.

Inopes nascimur in hac vita, inopes recessuri sumus/de hac vita. Si bona mundi huius peritura credimus, cur peritura tantò amore cupimus?

Greg.3.part. Paftor.cura, admonitat. Efai.c.5. 46.

Plerique potentes tanta cupiditatis rabie inflammantur, vt de confinijs suis pauperes excludant, nec habitare permittant. Quibus rectè per Prophetam dicitur: Væqui conjungitis domum ad domum; & agrum ad agrum copulatis vsque ad terminum loci. Numquud soli vos habitabitis in medio tetræ Tales quippe homines infernum idest, diabolum rapere ad perditionem ide Pro-

Ff 2 pheta

S. Isid. Iun. Hispalensis Episc. 228 156 Plai, eodo c. pheta /consequenter annunciat, dicens, Propterea dilatauit infernus animam suam, & aperuit 5.14 os suum absq; vllo termino, & de cendent fortes eius & sublimes gloriosiá; eius ad eum. Nec mirum squod morientes inferni ignibus deputentur, qui viuentes flammam cupiditatis suæ minimè extinxerunt. 6 sua supid. Qui desiderio scupiditatis exastuant, flatu Genefi. diabolicæ inspirationis vruntur. Accendit enim Genel4. 3. Regum 11.

diabolicæ inspirationis vruntur. Accendit enim mentem Euæsinperbia, vt de ligno vetito mandu caret. Accendit Caim mentem inuidia, vt frattem occideret. Accendit Salomonem luxuriæ facibus, vt per amorem libidinis idola adoraret. Accendit Achab "cupiditate", vt homicidium auaritæ annecteret. His ergò inspirationibus diabolus corda hominum occultis deprauar cupiditatibus.

De Gula.

CAP. XLII.

'RIMA concupilcentic fuggestio panis est, cui si minimè ceditur, diuersa edacitatis desiderial non comprimuntur. Vnde & Daniel, Panem, inquit, desiderij non co-

medi; hoc est eius concupiscentia non impleui.
Prima est luxuriz materies saturitas panis,

Vnde

Parista

7 capidiras:

1.Reg.11.

Daniel to. 9

z explessis Ex Greg.lib. Moral, 30. c. Vnde & Propheta Sodomam de fattetate panis accusat, dicens: Hæcfuit iniquitas Sodomorum, superbia, saturitas panis, & abundantia aquæ. Panem quippe Sodomitæ immoderate sumentes, in turpitudinem defluxere flagitiorum, atq; inde meruerunt, comitante superbia, cœlestibus aduriincendijs, ex quo modum non tenuerunt edacitatis.

Vtile est cauere gulam ciborumque concupiscentiam. Quid enim tam noxium, quam vt animus seruiat ventri & esca, qua sunt destruenda, testante Apostolo, ac dicente: Deus autem & hunc, & hanc destruet.

Proxima est ventri libido: sicut loco, 3ita vitio. Vbi enim ventris cura, ibi & corum, quæ circa ventrem sunt, proxima. In ordine namque membrorum genitalia ventri iunguntur:Dumq; vnum ex his immoderate reficitur, aliud ad luxuriam excitatur.

Non ad luxuriam, vel ad satietatem : sed tantummodo vt corpus sustentetur, epulis est vtendum. Nami vt Philosophi /direrunt; Cibandus est venter vt contincat, animam, non vt corrumpar.

Qui nimium cibis vtuntur, quanto magis ventrem pascunt, tantò amplius sensum mentis obtundunt. Nam Grzei dixerunt Jex crasso ventre subtilem sensum gigni non posse. Nam gulæ saturitas nimia, aciem mentis obtundit,

Greg. 3.part. Paftor curz admonit. 20.

1. ad Corint. 6.13.

> Leo pp. fer. de iciunio

> 4 disserunt ci bos innentes of le ve contineat anim. Plate dialogo 8. de Repub. duplace causans affert cur c.bus nece, farius fit. S aciem.

inge-

Gregor.libr. Moral, 30.C. 7 frangiture

evan

Libidinis ignes ciborum fomis increscunt: corpus autem quod abstinentia frangit, tentatio non exurit. Vnde & tres pueros abilinentes, flamma Babilonij incendij & fi tetigit, non combussit: quia nimirum & si desideriorum carnahum ignis abstinentium mentes inflammat, vsq; ad consensum tamen concupiscentiæ, vel operis non exurit.

Gregor, homil. 40. in Euang.

Cui abundantia est epularum, ardentis diuitis intendat supplicium, cuius tanta in inferno inter ignes erat inopia, quanta hic epularum fuerat copia. In hoc enim feculo esurre, & sitire noluit, propterea illic inter flammas sitiens, stillam aquæ quæsiuit, nec smeruit.

8 mer.accipere

Dominat.

9 per Prephita 10 dimifurum. fair c. 23./9

Considerandum quam vehementer/arguantur comessatio & sumptuosa conuiuia. Nam per Propheram comminatur Dominus se non hanc 10 relaxare iniquitatem his qui cam libenter ambiunt. Dicit enim per Esiam: Ecce gaudium & lætitia occidere vitulos,& iugulare anetes : comedere carnes, & bibere vinum. Si dimittetur iniquitas hæc vobis, donec moriamini.

Ex Greg.lib. 3. Paft. cura admonit 20. morns enp. Ns abile Icrem. 19.

Sicut omnes carnales "cupiditates per abstinentiam resecantur: ita omnes animæ Virtutes edacitatis vitio destruuntur. Inde est quod & princeps cocorum muros Ierufalem subuertit: quia & venter cui servitur à cocis, virtutes animæ destruit. Neque enim posse quempiam vir-

tutum

tutum perfectionem attingere, nisi prius ventris

edomauerit ingluviem.

I I Nemo potest dominari cæteris vitijs,nisi prius ingluuic/reftrinxerit ventris. Nec quifquam facilè poterit à semetiplo spiritus immudos expellere, nisi per abstinentia gulæ. Tunc enim hostes, qui extra nos funt a nobis fortius superantur, quado prius,quæ intra nos sunt vitia extinguútur. Nam frustra foris agit bellu, qui intus habet periculu.

Non qualitatem ciborum, sed eorum cupiditatem cauendam. Nam szpe accuratius praparata, fine gulæ concupiscentia degustantur: & sæpe abiecta, & vilia edendi cupiditate sumuntur. Sicque fit, vt non fit in culpa ciborum qualitas, sed illud reputetur in vitium, quod cum de-

siderio degustatur.

Quatuor sunt genera distinctionum in gulz Gregor, ibiappetitu, idest : quid, quando, quantum, & quomodo appetatur. Quid ad rem ipsam pertinet, que appetitur. Quando, si ante legitimum tempus quid appetatur. Quantum verò, ad immoderationem refertur. Quomodo ad impatientiam festinationis ascribitur.

14 Nullus homini tam importunus exactor est, Gregor. ibiquam venter : qui quotidianam refectione, quotidiana famis exactione adimplet. Cum cæteris enim vitijs, & fi interdum nascimur, interdum tamen cum eis non morimuricum isto autem &

nascimur, cum isto & morimur.

Plerun-

Greg.li.Mo ral.30.C.13.

Greg.li. Moral. 30. C. 14. 15 Plerunque voluptas vescendi ita sub obtentu necessitatis <sup>12</sup> subrepit, vt dum putatur seruiri necessitati, voluptatis desiderio seruiatur: nec facilè discernitur vtrum quodaccipittur, gulæ, an indigentiæ deputetur.

## De Ebrietate.

## CAP. XLIII.

2 flam. fufci.

1 efca.

2SCA/crapulam, potus ebrietatem generat. Ebrietas autem perturbationem gignit mentis, furorem cordis, 2flammam libidinis.

Ofez 4. 11.
3. Bego: 1.
Genel. 9.
Prouerb. 31.

Ebrietas ita mentem alienat, vt vbi fit, nesciat: Vnde etiam & malum non sentitur, quod per ebrietatem committitur. Verum est, quòd iuxtà Prophetam dicitur a fornicatio, de ebrietas auferunt cot. Fornicatio enim sicut in Salomone infatuat sapientem. Ebrietas sicut in Loth sensum rationis captiuat. Vnde in Prouerbijs: Potentes, inquit a miracundi sunt, vinum non bibant: ne cum biberiar, obliuis cantur sapientiam.

fais.an

Plerisque laus est multum bibere, & non inebriari Audiant hi aduersum se dicentem Prophetam: Væ qui potentes estis ad bibendum vinum, & virt sortes ad miscendam ebrietatem.

£fai.5. 11

Wino multo deditos, & luxuriose viuentes.

ad

ad ebrietatem lectandam, & potandum víque ad vesperum, vevino astueris. De talibus & alio loco dicitur. Vætibi/ciuitas cuius rex iuuenis

est,&cuius principes mane comedunt.

Multi enim a mane víq; ad folis occubitum ebrictati & gulæ voluptatibus/deferuiunt, nec intelligut cur nati funt : fed coluctudine beluina detenti, luxuriæ tantum tota die epulisque infacilius por to in convincione-

6 110 Clamat lond Propheta his qui corretate de- locler. s. fertiunt dicens : Expergifcimini ebrij & flete, & vlulate omnes qui bibitis vinum in dulcedine.

Quo teltimonio non ait tantum: Flete omnes qui bibitis vinum, vi bibere omnino non liceat, fed adiecit, in dulcedine : quod ad voluptuofam - pertinet & prodigam effusionem. Nam quan - tum fatis elt necessirati, edocet Timotheum bi-

bere; Apostolus, dicens: Vino modico vtere! 7.112 Nonfolum ex vinoinebriantur homines, sed - etiam ex cateris potandi generibus, qua vario 10 modo conficiuntur . Vnde & Nazarçis, qui se anctificabant Domino, przeceptum eft Vinum - & ficeram non bibere. Vtraggenim ftatum men-

tis euertunt & ebrios faciunt: luxuriam quoque - carnis vtraque aqualiter gignunt.

Quidam continentes ficut panem cum ponnà dere edunt , ita & aquam cum mensura sumunt: afferentes ad castimonium carnis) eriam aqua abilimentiam convenire; fal 38 shay . 2001

Num.6.

Gg

De

## De Abstinentia.



Oc est perfectum & rationabile iciunium, quando noster homo exterior iciunat & interior orat. facilius per iciunium oratio penetrat calum Tunc enim homo

spiritalis efficitur, Angelis coniungitur, Deoq; liberius copulatur.

Gregor, lib. Moral, 30. C. Daniel.10.2

Per ieiunium etiam occulta mysteriorum cçlestium reuelantur, diuinique sacramenti arcana panduntur. Sic namque Daniel, Angelo reuclante, mysteriorum sacramenta cognoscere meruit.Hæc enim virtus & Angelorum manifestationes & corum annunciationes oftendit.

Iciunia fortia tela sunt aduersus tentamentà dæmoniorum. Citò enim per abstinentiam deuincuntur. Vnde etiam Dominus & Saluator noster corum incursus iciunijs, & orationibus præmonet superare, dicens: Hoc genus non eijcitur nisi per orazionem & iciunium. Immundi enim spiritus ibi se magis inijciunt, vbi plus viderint escam & potum.

Sancti quam diu in huius faculi vita habitat deliderio luperni roris corpus suum aridum por rant . Vnde & Pfalm & Sitiuit , inquit , in te

anima

anima mea quam multipliciter/tho caro mea. Caro enim tune Deum sitit, quando per iciuniu abstinet & arescit. Abstinentia & viuificat & occidit : viuificat animam, corpus necat.

Sæpe abstinentia simulate agitur, iciuniaque per hypocrisim exercentur. Quidam enim amirainedia corpus suum 3laniant, exterminantes sicutait Euangelite, facies suas, vt appareant hominibus ieiunantes. Ore namque pallescunt, corpore atteruntur, cordis alta suspiria ducunt. Ante mortem quoque mortiferis le supplicijs tradunt : tantumque miseri laboris exercitium, non pro Deiamore, sed pro sola humanæ laudis admiratione fectantur.

6 Quidam incredibiliter abstinent, vt hominibus curiosis \$ancti appareant : sed hoc bonum abstinentiæ talibus non est virtus reputanda, sed vitium: quia bono malè vtuntur.

pulle leiumum & elcemolina in abscondito esse -icamant, vt folus Deus qui inspicit omnia, meritu operum bonorum rependat. Nam qui ca sub populari manifestatione faciunt, nequaquam à Matth.s. Deo iustificantur: quia iuxta sermonem Euangelicum, mercede sua ab hominibus /recipiunt.

8 Iciunia cum bonis operibus Deo acceptabilia funt. Qui aut à cibis abstinent, & praue agut, demones imitatur: gbus esca no est, & nequitia sem per eft. Ille enim bene abstinetà cibis, qui & à fmalis actibus, & à mudi iciunat ambitionibus.

Gregor.libr. Moral 8, ca. Matth.6.16.

2 Yera. 3 macerant. 4 Ewangelin

Grego.lib.8. Moral, c. 24.

5 receperant. Pius PP, Nihil prodest nage & orare & alia religionis bona agere nifi mens ab iniquitate reno ueturide pe nit.D. ?. 6 maliera.

Gg

Oui

## N. O. Till A sur your

# ET EMENDATIONES

## In Librum Secundum

SENTENTIAR V MODIVI ISIDORI.

feren evalequique bomper in column



VILVS autem magis sapiens.] Hæc sententia & sequens quæ incipit excelsios est, non extant in Gottico Toletano, verum in reliquis M. ss. &

Geo, præsertim cum desumptæ videantur ex D. Grego. lib. 2 5. Moral. c. 2 5. & ex lib. 1 3. c. 1 4. Propheta J leremias 10. Et si stullus sactus est omnis homo à scientia, in edicione vulgata non est, sua , neque apud septuagin. supptim mer de de spondeure. Verum apud Hebræos est a scientia sua, & ita vertit D. Hieron. Ierem. c. 1 6. quamuis

in editis inucuiuntur; qua propier retinendas cé-

cap. 5 1. à scientia tantum.

Primum est.] Ex D. Grego. serè ad verbum hac sententia & seguens lib. 18. Moral. c. 25.

Sapientia scribe în tempore otij.] Locus est Eccle, 38. vbi în editione vulgata sie est, sapientia scribæ în tempore vacuitatis, & qui minoratur actu sapientiam percipiet. Dictio scribæ non est verbum imperandi, sed genitiuus, vt con-

Itat ex Græcis, goçia apaquardos er eunapia exonis. Et Complut editio ita habet : sapientia scribæ in opportunitate onj ; feiheer confilt hur comparatur. Sunt qui lapientiam legar, & tune, scribæ, ell nominations, ita ve fie fenfus, feribæ, hoc eft legis doctores apietiam percipient in tempore, be quavacin & liberi funt ab operibus feruilibus, & illiberalibus, totos fe veritatis speculationi tradentes, sed hæcinterpretatio licet à Doctis probetur Graca editioni non conuenit. Isidorus lo-" cum desumpsit ex D. Grego.lib. 1 6. Moral. c. 25. Nullus quippe (inquit) eam plane recipiet, nisi rquiab omni fe abstrahere actionum carnalium Auctuatione contendit : vnde & alias dicitur fapientiam leribæ in tempore orig, &qui mimotatur actu iple percipiet camb lem aimot

Vide Dominus J fenfum de scriptura sumit & no verba Locus est Luces 12. Ille auté setus, &c. (Nihilprodesse bominifaire.) In vio C. M.s.est, nihil prodesse oem scire, que sectio no displice.

4.al Mofer LUT A.A.Dre: Il o abduta

ON FESSIONE oris.] In omnibus editiserat, confessionis oris, male sed in omnibus M. st. confessione oris: quam confessione probassic editione oris: quam confessionis editione original confessionis editioned original confessionis editionis.

quos gentilium gymnicos legimus perpetuam Veneris abstinentiam exercuisse, ne virtutem libidine frangerent · Luxuriosa namque vita carnem citò debilitat, fractamque celeritèr ducit ad fenectutem.

Omne peccatum per penitentiam recipit vulneris fanitatem: virginitas autem fi labitur, nullatenus reparatur. Nam quamuis pœnitendo veniz fructum percipiat, incorruptionem tamen

nullatenus recipit pristinam.

Gregor. libr. 7 6. Exposit, in L.Reg. Matth. 25. //

Virgo carne non mente, nullum præmium habet in repromissione. Vnde & incipientibus virginibus Saluatorin iudicio veniens, dicit: Ame dico vobis, nescio vos. Vbi enim iudicans mentem corruptam inuenerit, carnis proculdubio incorruptionem damnabit.

Nihil prodest incorruptio carnis, vbi non est integritas mentis. Nihilque valet mundum esse

corpore eum qui pollutus est mente.

Multi sunt reproborum, qui carnalis corruptelæ contagium nesciunt : qui sicut in fœcundi funt corpore, ita steriles manent mente operiso; boni fœcunditate : qui reclè de virginitate gauderent, si alijs prauis operibus non inseruirent.

Qui continentiam profitetur, & ab alijs terrenis desiderijs non subtrahitur, quamuis hunc luxuria carnis non polluat, diuerfa tamen mun-

danæ conuersationis operatio maculat.

Greg.li.Moral.23. C.4.80 Virgines de suis meritis gloriantes hypocri-

tis comparantur, qui gloriam boni operis foris lis. Epiftola appetunt, quam intra conscientiam humiles la ad Theohabere debuerunt. Tales igitur ad promissa calestia non perueniunt : quia ipsi sibi virginitatis præmium per elationis vitium auferunt, hoc est enim in Euangel o non habere virgines in valis oleum,idelt non servare intra conscientiam boni operis teltimonium: sed in facie gloriari apud homines, non in corde apud Deum.

12 Ruina adulterij excipitur/destinatione matrimonij: meliusque est vxorem ducere, quam per libidinis ardorem perire.

13 Quosdam conjugale decus, non pro gignendis filijs delectat, sed hoc pro turbulenta carnis, & libidinosa consuetudine appetunt: sicque bono malè vtuntur.

Vitia per se mala sunt, coniugia verò & potestates per se quidem bona sunt: per ea verò quæ circa ea funt, mala existunt. Coniugia enim per id mala sunt, per quod dicit Apostolus, Qui autem cum vxore est, cogitat quæ mundi sunt. Et propter fornicationem vnulquisque suam vxorem habeat. Sic & potestates per elationem, per oppressionem, per iustitiz quoq; przuaricationem malæ existunt. Nocent enim nuptiæ,nocent & potestates, sed per id quodeis iuxta ponitur, non per se: exemplo itineris recti, iuxta quod spinæ nascuntur, que surgentes à latere nocent eis, qui recto itinere gradiuntur.

August. libr. de bono coiug.c. 14.

1, Corinth.7

## De Cupiditate.

## CAP. XLI.



On posse quempiam spiritalia bella suscipere, nus prius carnis edomuerit cupiditates.

Non potest ad contemplandum Deum 'mens esse libera, quæ desiderijs huius mundi, & cupiditatibus inhiat. Neque enimalta conspicere poterit oculus, quem puluis claudit.

Omni peccato peiot est auaritia, & amor pecuniarum. Vnde & per Salomonem dicitur: Nihil est secletius quam amare pecunia, hic enim animam suam venale facit, quoniam in vita sua protecit intima sua.

Cupiditas omnium criminum mater est. Vnde & Apostolus air; Radix omnium malorum cupiditas est: quam quidam appetentes errauerunt à fide. Si ergo succiditur radix criminum, non pullulant cæteræ soboles peccatorum.

Multi caula cupiditatis terrenæ, etiam ipsam fidem Jabacgauerunt. Cupiditas enim Christi vendidit. Nam & pleriss; tantum in rebus alienis est desiderium, ve etia homicidium perpetrare non vereantur: Sicut Achab, qui appetium cupiditatis sua sanguints expleuit esfusione.

Sæpe

Gregor. li.t. in 1.Reg. 1/2 mounige re:

Ecclef10,10, Gregor, lib. 20, Moral c.

1.2d Timoth. 6. 10.

renmeticae-

3.Reg.c. 11.

Szpe iniqui mala, quæ concupileunt, affequuturquatenus de affectu mali desiderij fortius puniantur. Electos autem suos Deus non dimititi
tire in desideriorum malorum persectionem, sed
in dolorem mentem conuertit eorum, pro eo
quòd in seculo nequiter appetunt; ye ha experienta, frespiscant, & conuertantus ad Deum,
aquò mente recesserunt. Deum ergò sibi propituum nouerit aduersari, qui quod temporaliter
concupiscit, non permittitur adimplere. Secreto
autem Dei iudicio sieri creditur, ye durius pereant hi, quorum cupiditatem effectus statim
sequituractionis.

Nunquam satiari nouit cupiditas. Semper enim auarus eget: quantoque magis acquirit, tanto amplius quarit: nec solum desiderio augendi excruciatur, sed etiam amittendi metu

afficitur.

Inopes nascimur in hac vita, inopes recessuri sumuy de hac vita. Si bona mundi huius peritura credimus, cur petitura tantò amore cupimus?

Plerique potentes tanta cupiditatis rabie inflammantur, vt de confinijs suis pauperes excludant, nec habitare permittant. Quibus rectè per Prophetam diciturs Væqui conjungitis domum ad domum, & agrum ad agrum copulatis vsque ad terminum loci. Numquid soli vos habitabitis in medio terræ? Tales quippe homines infernum idest, diabolum rapere ad perdicionem ide Proresipiscant re

Gregor.libr. Moral, 15. c. 12. Sune verba

Sunt verba Horatij li. 1. epistolarum epistola 2.

Greg.3.part. Paftor.cura, admonita1. Ifai.c.s. 4.

Ff 2 pheta

S. Isid. Iun. Hispalensis Episc. 228

pheta /consequenter annunciat, dicens, Propte-Mai eodó c. 5.14

rea dilatauit infernus animam suam, & aperuit os suum absq; vllo termino, & de cendent fortes eius & sublimes gloriosiá; eius ad eum. Nec mirum squod morientes inferni ignibus deputentur, qui viuentes flammam cupiditatis suæ minime extinxerunt.

6 fua cupid . Geneliz.

5 fi iniqui mo riemes.

> Qui desiderio ecupiditatis exæstuant, flatu diabolicæ inspirationis vruntur. Accendit enim mentem Euxsinperbia, ve de ligno vetito mandu caret. Accendit Caim mentem inuidia, vt fratrem occideret. Accendit Salomonem luxuriæ facibus, ve per amorem libidinis idola adoraret. Accendit Achab 7cupiditate, vt homicidium auaritiæ annecteret. His ergo inspirationibus

Genella. 3.Regum II.

Z capidinat: 3.Reg. 21.

De Gula.

diabolus corda hominum occultis deprauat

CAP. XLII.

Daniel 10. 9

Moral, 30. C.



cupiditatibus.

RIMA concupiscentie suggestio panis est, cui si minime ceditur, diuersa edacitatis desiderial non comprimuntur. Vnde & Daniel, Panem, inquit, desiderij non co-

medi; hoc est eius concupiscentia non 'impleui. Prima est luxuriæ materies saturitas panis,

Vnde

Vnde & Propheta Sodomam de Satietate panis Ezech. 16.44 accusat, dicens: Hæcfuit iniquitas Sodomorum, superbia, satutitas panis, & abundantia aqua. Panem quippe Sodomitæ immoderate sumentes, in turpitudinem defluxere flagitiorum, atq; inde meruerunt, comitante superbia, cœlestibus aduriincendijs, ex quo modum non tenuerunt edacitatis.

Vtile est cauere gulam ciborumque concupiscentiam. Quid enim tam noxium, quam vt animus seruiat ventri & esca, qua sunt destruenda, testante Apostolo, ac dicente: Deus au-

tem & hunc, & hanc destruct.

Proxima est ventri libido: sicut loco, 3ita vitio. Vbi enim ventris cura, ibi & eorum, quæ circa ventrem sunt, proxima. În ordine namque membrorum genitalia ventri iunguntur:Dumá; vnum ex his immoderate reficitur, aliud ad luxuriam excitatur.

Non ad luxuriam, vel ad satietatem : sed tantummodo ve corpus sustentetur, epulis est veendum. Nam vt Philosophi /direrunt; Cibandus eft venter vt contineat, animam, non vt cor-

rumpar.

6. Qui nimium cibis vtuntur, quanto magis ventrem pascunt, tantò amplius sensum mentis obtundunt. Nam Græci dixerunt Jex crasso ventre subtilem sensum gigni non posse. Nam gulæ saturitas nimia, aciem mentis obtundit,

Greg.3.part. Paftor curz admonit. so.

1. ad Corint. 6.13.

Leo pp. fer. 3.de iciunio.

4 differunt ci bos innentes of fe ne concincat anim. Plate dialogo 8. de Repub. duplace causam affert. car cibus nece farius fit . S aciem,

ingc-

Gregor.libr. Moral. 30.c. ingeniumque bebescere facit.

Libidinis ignes ciborum fomme încrescunt:
corpus autem quod abstinentia rrangit, tentatio non exurit. Vnde & tres pueros abstinentes,
stamma Babilonij incendij & si tetigir, non combusit: quia nimirum & si desideriorum carnalum ignis abstinentium mentes instammat, vsq;
ad consensum tamen concupiscentia, vel operis
non exurit.

Gregor. homil. 40. in Euang.

7 frangitur.

Cui abundantia est epularum, ardentis diuitis intendat supplicium, cuius tanta in inferno inter ignes erat inopia, quanta hic epularum sucrat copia. In hocenim seculo esurire, & sitite noluit, proptetea illic inter sammas sitiens, stillam aque quessiut, nec smeruir.

8 mer accipere

o per Preph,ita

Considerandum quam vehementet/argua#tur comessatio & sumptuosa conuiuia. PNam
per Prophetam comminatur Dominus se non
hane 10 relaxate iniquitatem his qui eam libenter
ambiunt. Dicit enim per faiam: Ecce gaudium
& latitia occidere vitulos, & ingulare anteres : comedere carnes, & bibere vinum. Si dimittetur ini-

Dominut.
10 dimifurum.

1

Ex Greg lib.
3. Paft, curz
admonat 20.
r matus cape
duras abita
neutia.
Ierem. 19.

quitas hæc vobis, donec moriamini.

Sicut omnes carnales "cupiditates per abltinentiam resecantur: ita omnes animæ virtutes
edacitatis vitto destruuntur. Inde est quòd &
princeps cocorum muros Ierusalem subuertit:
quia & venter cui seruitur à cocis, virtutes animæ destrutt. Neque enim posse quempiam vir-

tutum

tutum perfectionem attingere, nisi prius ventris edomauerit ingluviem.

Nemo potest dominari cæteris vitijs,nisi prius ingluuic/restrinxerit ventris. Nec quisquam facilè poterit à semetipso spiritus immudos expellere, nisi per abstinentia gulæ. Tunc enim hostes, qui extra nos sunt a nobis fortius superantur, qualo prius,quæ intra nos sunt vitia extinguútur. Nam

frustra foris agit bellu, qui intus habet periculu. Non qualitatem ciborum, sed eorum cupiditatem cauendam. Nam sæpè accuratius præparata, fine gulæ concupiscentia degustantur: & fæpe abiecta, & vilia edendi cupiditate fumuntur. Sicque fit, vt non fit in culpa ciborum qualitas, sed illud reputetur in vitium, quod cum desiderio degustatur.

Quatuor sunt genera distinctionum in gula Gregor, ibi appetitu, idest : quid, quando, quantum, & quomodo appetatur! Quid ad rem ipsam pertinet, quæ appetitur. Quando, si ante legitimum tempus quid appetatur. Quantum verò, ad immoderationem refertur. Quomodo ad impatientiam festinationis ascribitur.

Nullus homini tam importunus exactorest, Gregor. ibiquam venter: qui quotidianam refectione, quotidiana famis exactione adimplet. Cum cæteris enim vitijs, & si interdum nascimur, interdum tamen cum eis non morimur:cum isto autem & nascimur, cum isto & morimur.

Greg.li.Mo-

Plerun-

Greg.li. Moral. 30. C. 14. 15 Plerunque voluptas vescendi ita sub obtentu necessistatis 'lubre pit, ve dum putatur serviri necessistati, voluptatis desiderio serviatur; nec facilè discernitur vitum quodaccipi atur, gulæ, an indigentiæ deputetur.

#### De Ebrietate

#### CAP. XLIII.

z efea.

2 flam, fufci-

Ofer 4. 11. 3.Beg.: 1.

Genef. 9.

Prouerb. 31

' ।

2SCA/crapulam, potus ebrietatem generat. Ebrietas autem perturbationem gignit mentis, furorem cordis, aflammam libidinis.

Ebrietas ita mentem alienat, vt vbi sit, nesciat: Vnde etiam & malum non sentitur, quod per ebrietatem committitur. Verum est, quod iu xtà Prophetam dicitur; sonicatio, & ebrietas auscrunt cot. Fornicatio enim sicut in Salomone infatuat sapientem. Ebrietas sicut in Loth sensum rationis captituat. Vnde in Prouerbijs: Potentes, inquit aqui iracundi sunt, vinum non bibant: ne cum biberint, obliusscantur sapientiam.

Plerisque laus est multum bibere, & non inebriari. Audiant hi aduersum se dicentem Propheram: Væ qui potentes estis ad bibendum vinum. & viri sortes ad miscendam ebrietatem.

Vino multo deditos, & luxuriose viuentes.

flais.an.

£fai.5. 11-

ad

ad ebrietatem sectandam, & potandum vsque advespetum, vevino æstueris. De talibus & alio soco dicitur. Vætibisciuitas cuius sex iuuenis est, & cuius piincipes mane comedunt.

Ecclef.ro.

Multi enim à mane vsq; ad solis occubitum ébrietati & gulæ voluptatibus/deserviunt, nec intelligüt cur nati sunt sed cossued ine bessina detenti, luxuriæ tantim pota die epulisque in-

Ioele.r. s

6 no Clamat Iohel Propheta his qui ebritate defertiuntsdicens: Expergifeimini ebrij & flate j. &
vlulate omnes qui bibitis vinum in dulcedine.
Quo tellimonio non air tantum: Flete omnes
qui bibitis vinum, vi bibete omnino non liceat,
fed adiccit, in dulcedine squod ad voluptuofam
- pertinet & prodigam effutionem. Nam quan
tum fatis eli necessirati, edocet Timorheum bibete: Apostolus, dicens: Vino modico verre.

CI 21 - II C 9. Dahida

7.112. Nonfolum ex vino inebriantur homines, sed
2 teiam ex careris potandi generibus 3 qua vario
20 modo conficiuntur. Vnde & Nazareis, qui se
21 sanctificabant Domino, praceptum est vinum
22 sacctum non bibere. Vtraquenim statum men23 siccram non bibere. Vtraquenim statum men24 siccram non bibere. Vtraquenim statum men25 siccram non bibere. Vtraquenim statum men26 siccram non bibere. Vtraquenim statum men27 siccram non bibere. Vtraquenim statum men-

Num.6.

8 Quidam continentes ficut panem cum pontis dere edunt, ita & aquam cum mensura sumunt a site ficution a destination carries) estamaqua abilimentiam conuentre, 131 3 2010 V. 1111 F5/5

Gg

## De Abstinentia.

#### CAP. XLIIII

Oc est perfectum & rationabile icumium, quando noster homo exectroricium fer interior orat. facilius per icumium oratio penerate colum. Tune enim homo

spiritalis efficitur, Angelis coniungitur, Deoq;

liberius copulatur.

Gregor, lib. Moral 30. c. 9. Daniel 10. 2 Per iciunium ctiam occulta mysteriorum celestium reuclantur, divinique facramenti arcana panduntur. Sic namque Daniel, Appelo reuclante, mysteriorum sacramenta cognoscere meruit. Hac enim virtus & Angelorum manifestationes & corum annunciationes ostendit.

Jeiunia forția tela funt aduerfus tentamentă damoniorum. Citò enim per abstinentiam deuincuntur. Vnde etiam Dominus & Saluator noster corum incursus iciunijs, & orationibus pramonet superare, dicens: Hoc genus non eijcitur nis per orationem & iciunium Immundi enim spiritus ibi se magis inijciunt, vbi plus viderint escam & potum.

~0·

2 inhabitant. Píal.62. 1 4 Sancti quam diu in hujus feculi vira habitat defiderio fuperni roris corpus fuium aridum por tant. Vnde & Pfalm&a: Sitiuit, inquit, in te

14-

anima

anima mea quam multipliciter lubi caro mea. Caro enim tune Deum sitit, quando per iciuniu abstinet & areseit. Abstinentia & viuificat & occidit : viuificat animam, corpus necat.

Sæpe abstinentia simulate agitur, iciuniaque per hypocrifim exercentur. Quidam enim 'mira inedia corpus suum slaniant, exterminantes sicutait Euangelika, facies suas, ve appareant hominibus iciunantes. Ore namque pallescunt, corpore atteruntur, cordis alta suspiria ducunt. Ante mortem quoque mortiferis le supplicijs tradunt :tantum que miseri laboris exercitium, non pro Deiamore, sed pro sola humanælaudis admiratione fectantur.

6 Quidam incredibiliter abstinent, vt hominibus curiosis \$anctiappareant : sed hoc bonum abstinentiæ talibus non est virtus reputanda, sed

vitium: quia bono malè vtuntur. min Iciumium & elcemolina in abscondito esse amant, vt folus Deus qui inspicit omnia, meritu -1 operum bonorum rependat. Nam qui ca sub populari manifeltatione faciunt, nequaquam à Matth.s. Deo iustificantur: quia iuxta sermonem Euangelicum, mercede sua ab hominibus /recipfunt.

8 leiunia cum bonis operibus Deo acceptabilia funt. Qui aut à cibis abstinent, & praue agut, dæmones imitatur: gbus esca no est, & nequitia sem per est. Ille enim bene abstinet à cibis, qui & à fmalis actibus, & à mudi iciunat ambitionibus.

Gregor.libr. Moral 8. ca. Matth.6.16.

2 Kyra. 3 materant. 4 Eumpgelin

Grego.lib.8. Moral, c. 24.

hil prodest name & orare & alia religionis bona agere nifi mens ab iniquitate reno uctur.de penit.D.a. 6 maline.

Oui

\*Leo PP fer. 4. de quadrag.

\*Qui exectationis studio, non abstinentiae
voto ab escis exerium se superiore vito ab escis exerciandi sunte quia Dei creaturam visbus humanis concessam resicium. Nishil enim sidelibus
inquinatum, nishiloj esse audicatur immundum,
Paulo testante Apostolo: Omnia munda mundis
coinquinatis autem & insidelibus nishilest mundum, sed polluta sunte corum & mens & conscientia.

Ad Titum.i.

10 Spernitur/ieiunium quod in vesperum deliciosa repletione ciborum resicitur. Neque enim reputanda est abstinctia, vbi suerit saturitas ventris subsecuta.

Hierony, in banc locum.

to Carried

1 1 Spernitur ieiunium quod in vesperum delitrijs compensatur, dicente Ilsaia Propheta: Ecce in die ieiuni vestri inueniturvoluptas vestra, voluntas enim delitis intelliguntur. Sicut enim vepetitio debiti, & lites, & contentio; & percussio ita & delitis improbantur à Propheta in iciunio.

12 Tota enim die epulas in cognatione ruminat, qui ad explendam gulam vespere sibi deli-

tias præparat.

7 corpus. 8 neo malum. 13 Non est corpori adhibenda immoderataabflinentia, ne dum amplius grauatur 7 caro pondere inedia, fmalum agat postea, nee bene facere incipiat: & quæ addicitur, yt vsu mali careafimul & boni officium, dum plus præmitur, perdat. Sodicita igitur discretione carnis est moderanda materies, scilicet ne aut integrè extin-

Cassianus coll.a.de diferet.

guatur,

guatur , aut immoderate liketur.

of Infirmitive carnis nimia prevalente, ad perfouis Sanctitatis amorem quique habeat : exequi tamen non valet operis meritum, cui intentione SENTENTIA guardo acura de la Transferio

Corporis debilitas nimia etiam vires anima frangir, mentis quoque ingenium facit marcefcere: nec valet quidquam boni per imbecillitarairem perficere am milus ev I.

1 6 110 10 Ne quid nimis . Nam quicquid cum mo- 10 Ne quid mi agredom. do & temperamento fit, salutare est:quicquid au-& tem nimis & vitra modum eft, perniciolum "fit, ftudiumque suum in contrarium vertitila omni ergo opere modum & temperamentum coportet habere. Nam omne quod excedit, periculofum est; sicut aqua, que si nimios imbres præbeat, non solum nullum vsum adhibet, sed etiam

periculum exhibet. Well long store and allo ישיבים לפנטות דובו ולכנו

lua, 82 ma vertit D H man.le com.c. 1 e en mule

Tre m It. 1 Ex P C = 0. fade evenium cle 3 5. Volin culting vale ta us e in for har in a configure or an and and and and and

ortust pentiam pentiam et. Il Monta bertan eft

cap, quafinentianie.

Servicus um. Lis. N Ow. Till A sup rusern

# EMENDATIONES

## In Librum Secundum

TENTIARYM DIVI ISIDORI. e contra ul debilitasti il la centro v

CA: P.VoTo J. n. n. ic in a recently in point per and the



VLLVS autem magis sapiens. Hæc lententia & sequens que incipit excelsior est, non extant in Gottico Toletano, verum in reliquis M. II. & in editis inueniuntur; qua propier retinendas ce-

o feo præsertim cum desumptæ videantur ex D. Grego. lib. 15. Moral. c. 25. & ex lib. 13. c. 14. Propheta | Ieremias 1 0. Et fi stultus factus est ominis homo à scientia, în editione vulgata non est, sua , neque apud septuagin. ingraron mas diopo-கை வ் அவிசுகை. verum a pud Hebræos est a scientia sua, & ita vertit D. Hieron. Ierem.c. 1 o. quamuis cap. 5 1. à scientia tantum.

Primum est. ] Ex D. Grego. ferè ad verbum hæc sententia & sequens lib. 18. Moral. c. 25.

Sapientia scriba in tempore otij.] Locus est Eccle. 38. vbi in editione vulgata sic est, sapientia' scribæ in tempore vacuitatis, & qui minoratur actu sapientiam percipiet. Dictio scribæ non est verbum imperandi, sed genitiuus, vt conthat ex Græcis, orda granuardor or tomapia excess.

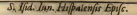
Er Complute ditio ita habet: lapientia feribæ in opportuntate ori yfeiheer confilth har comparatur. Sun qui fapientiam legat, & tune, feribæ, eth nominatuus, ita vt sit sensus, feribæ, celt nominatuus, ita vt sit sensus, feribæ, hoc est legis doctores sapietiam percipient in tempore, be quovaen & short spiritam serviciam non conuent. Is short spiritam desimplification non conuent. Is short spiritam serviciam serviciam

Vide Dominus ] fenfum de scriptura sumit & no verba Locus est Lucas 12. Ille auté seruus &c. ... Nibilprodesse bomini sere. ] In vino C. M. s. est, nihil prodesse bomini sere, qua lectio no displicer.

4.a Molen . Hr R. P. Dne: Lgo cholus

ON FESSIONE oris.] In omnibus editis erat, confessionis oris; malè: sed in omnibus M. st. confessione oris: quam

Corde creditur ad justitiam, ore autem confessiont.



240

A tradidero carpus meum; ita vi ardeum.]
Omies cc. M. fl. habent, si tradidero corpus meum vi ardeam, sic habet
Cyprianus de vnitate Eccle. & Cassianus collat.
1, de Monachi dast. & Locus est apud Paul 1, ad

in ber ihms, supresses in josti D. e. admiro adences, fed has wengerand reral rects protern Greek and on him e come the hours.

ERDITIO ex tetua Ifrael in me auxilium tum ] Ofex 13. vulgata editio fic habet, Perditio tua Ifrael e tantum modo in me

auxilium tuum, in feptuaginta eft, corruptioni tuæ lifaël quis auxiliabitur quem fenfum D.Hicron, in Oleam interpretature 127 (15 tur

An Hominis peritum ] Ex D. Gregor, lib. Moral.

18.025, feread verbum, illud autem de latrone
ad notandum propter fratsicidium fuisse in supplicium actum Jupp.

Sie & obdurare dicitur Deus hominem.] Exod.
4 ad Mofem dicitur de Pharaone: Ego obdurabo cor eius Gregor. Moral. 11.cap. 5. obdurare
if (inqui): qui pie per iuftitiam dicitur Deus, quanido cor reprobum per gratiam non emollie, &
m. Homi. 11.in Ezeche xponens illud, Ego indurato be cor Phataoriis, non colina dor peccanis Dis.
o obdurat. 5 fed. obdurate dicitur, cum ah obduratione non liberat.

CAP.

#### CAP. VI.

ATVR ei quod sit malus qui vult esse bonus . ] Gottus & alij cc. M. sf. datur ei, qui vult esse bonus : alius nec vult, nec datur ei , vt fit bonus. Tota sententia desumitur ex D. Grego. lib. 29. Moral. c. 32.

#### e, ca oce te ill e milice Lequ CAP. MVII.



E conversis! Conversi in vniversum vocantur omnes, qui in monastica vita Deo militant; vt est apud Pammachium in regula ; & apud Cafflib.

4.de institutis renuntiantium.c. r. Renunciantes vocantur conucifi nuncin monasticis ordinibus laici appellantur conuersi.

Vabis | Eccle. 2. Gregorius lib. 5. exposit. in pri.regulam.cap. 1 3.interpretatur locum, fustinentiam, inquit, perdunt, qui bona, qua inchoant, non confumant.

Ante venturi exitus diem | Id probat Gregorius lib. Moral. s. c. 8. & lib. 9. c.vlt.

In freno & chamo | Locus est Pfal. 31. vbi ita legitur:In chamo & freno maxillas eorum constringe, sic septuag legunt & Basilius & Theodoretus, per chamum & frenum disciplinam intelligentes . Chamus Gracis est genus vin-

culi,

culi, where sunt qui vertant: lupato & freno: veru in psalterio Isidoriano est, in freno & chamo.

#### CAP. IX.



NTE conversionem J Tota hac sententia desumpta est ex Greg. Homil. 2. in Euangel. Lucæ 18. de caco illu minato, exponente illud mysticè: Et qui

præibant increpabant eum ve taceret.

#### CAP. X.

R A vs & defidia De defidia & fraude fusè differir Grego.lib. Moral. 2 c. 17. ex quo loco tota hæc fententia deducitur.

Valet inverdum ] Est apud Gratianum Dist. 81. in editis & in Decreto Gregoriano, est pro anima salute. In Gotticisomnibus M. s. est pro anima salute.

#### CAP. XI.



ORES inchoantium] Gottus c.& multialijex M. Il fichabent. Nam catera perfectorum exempla mores inchoantium perficere ad benè viuen-

dum.Reprobi autem non attendunt documenta bonorum &c. vnus edegit: Nam certa. Illud verò nisi perfectorum informetur exemplis patrum, in nullo e.M. s.est. Verum retinui lectione excusi C.eo quod sensus estilucidios, & auctoritate Gregorijnixus; in quo lib. 25. Moral. c. 7. sic est. Nam quasi quadam fomenta igni dare est, in exercitatione charitatis, vel exempla patrum, vel pracepta Domigica ministrare.

Quia ea legendo ] Alludit ad illud Gregorij lib. 24. Moral.c. 6. viua lectio est, vita bonorum.

## CAP. XII.

ESPEXIT comota est & cotremuit terra Ex duobus plaimis plai. 103. Qui respicit terram & facit, eam tremere & plai. 17. comota est & contremuit terra; & plai. 76. Illuxerunt coruscationes tux orbi terra, Cómota est, & contemuit terra. In Plaiteno sindoriano, in hoc loco plai. 76. sicest: Illuxerunt fulgura tua orbi terra, vidit & commota est terra.

## CAP. XIII.

M.fl.habent seipsum nosse homo, obitèr observandum est, ad intelligentiam divinz seripturz & huius loci, quod vox
homo in divinis literis multis sumis modis; aliqu

pro natura, aliqui pro culpa aliqui pro fragilitate. Pro natura humana Genes, 2. Faciamus hominem ad imaginem & similaudinem nostram; Pro culpa pfal. 8 1. Vos autem sicut homines moriemini, hoc est sicut inobedientes peccatores, & 1.ad Corinth. 3. Cum fit inter vos zelus & cotentio, nonne carnales estis, & secundum hominem ambulatis? Pro fragilitate . Ierem. 17. Male dictus, homo qui spem suam ponit in homine ; ac si apertè dicat in infirmitate , & fragili fundamento innititur., Et Elai. 31. Ægyptus homo & non Deus. Homo etiam vocatur, qui humana fapit, vr adnotauit Gregorius lib. 24. Moral.c.6.&adducitillud. 1. ad Corinth. cap. 3. Nonne homines estis? vocatur & qui carnis illecebris & concupileentiæ ardore vincitur, Ezech. 24. Vos autem grex pascuæ meæ homines estis, Et Elai à Incuruauit se homo ; & humiliatus est. vir. Inde homines carnales, iumenta vocantur, & affectus bestiarum illis tribuuntur . Ioel. 1. Computruerunt iumenta in sterco re suo. Et illud Ierem. V nusquisque ad vxorem proximi sui hinniebat. & Ezech. 23. Vt carnes afinoru carnes corum, & fluxus equorum fluxus corum, vt Dauidicum illud exprimatur pfal. 48. Homo cum in honore esset, non intellexit, comparatus est iumentis insipientibus & similis factus est illis.

Quod prauus est ] In omnibus excusis erat quod paruus est, verum consentientibus omanibus c.M. fl. poluiquod prauus eft.

Ne indicatur à Deo ] Ex illo Pauli Quod si nosmetipsos diiudicaremus non viique iudicaremur, dum iudicamur autem à Domino, corripimur, ve non cum hoc mundo damnemur.

Itte panitentiam ] Est apud Gratianum de pæn. dift. 5. c. 9. Et in Decreto Gregoriano fic habetur. Ille poemtentiam digne agit, qui que commist, sic præterita mala deplorat, ve futura iterum non committat ; nam qui plangir peccatum & iterum admittit peccatum, quali fi quis lauet laterem crudum; quia quanto magis lauerit, tanto magis lutum facit. Huius canonis lectionema viris Doctifs. magno studio, & accurata diligentia perspectam, in summo loco habeo: Tamen ponam aliorum codicum lectiones, vt doctus lector intelligat, me quoque in emendatione huius libri omnem curam, & studium adhibuisse. Sunt apud me duo coverendæ antiquitatis, alter ex bibliotheca fancte & augusta ecclesiæ Toletanæ, scriptus æra Dececuii. alter ex infigni Collegio Ouetenfi apud Salma ticam antiquior, vierque literis Longobardis in in pergamino scriptus, qui sic habent. Ille pœnitentiam dighe agit, qui lic præterita mala deplorat, vt futura iterum non 'committat; nam | 1 Alius qui plangit peccatum & iterum: committit peccatum, quali si quislauet laterum erudum, quem quanto magis abluerit stanto aniplius lutu facit.

Me

Me oportet operari ] Paulo aliter est in editione

Et Propheta] Locus est Ierem. 1 2 quem Hieronymus de captiuitate Babylonica, aut deex-

tremo indicio interpretatur.

Tune autem videbiur.] Gottus vocem autem, reijett & Grego.lib.Moral. 18.6.7, modo (inquit) enim non videtur, & propèest, tune videbitur, & propè non etit.

Curabant contritionem ] Locus est Ierem. 6. & tota sententia videtur ex D. Hieronymo de-

sumpta ibidem.

## CAP. XIIII.

N innocentiam boni finis ] In excusis erat, per innocentiam boni hnis , pro quo posui in innocentiam, consentientibus omnibus M.s.& D. Grego. lib. 27. Moral: cap. 1 1. Ex quo loco desumitur hæc sententia; assini ergò (inqut) primogenta oue mutare, esti immundæ viæ primordia in innocentiæ simplicitate conucrere:

#### C.A.P. XV.

ONSILIO immundorum ] Gottus Ecclefiæ Tolet habet confilium immundoru fpirituum, hoc est: vr & C. Ouetensis. Sententia

deduci-

deducitut ex Gregorio lib. Moral. 9.c. 25. contra bonos (inquit) confilium maligni spiritus ineut.

#### CAP. XVI.

RRISOR est non panitens ] Habetur apud Gratianum de pœnit. Dist. 3. cap. 11. & apud Mag. in 4. Dist. 14. tamen in vitoque C. perantiquo Gottico, est

effectum pænitentiæ non habere, & flendaiterum non admittere.

## CAP. XVIIL



VLT 1 vitam fine crimine babere possum fine peccato non possum. ] Peccatum hic vocat, quod non est capitale scelus; crimen verò qd peccatu ad morte di-

citur. Sic Cassian explicat collat. 11.0.1 o. Omnis, inquir, qui natus est ex Deo, peccatum non facit, quia semen ipsuis in co est ; & non potest peccate , quoniam ex Deo natus est. Etiterum Scimus quia omnis, qui natus est ex Deo, non peccat, sed generatio Dei conseruat eum, & malignus non tangit eum. Quod intelligendum est non de omni genere peccati, sed decapitalis bus tentum crimimbus diei, à quibus quisquis se abstraitere arque emundate noluerit, pto illo in alto loco pradictus Apostolus ne orari quidem

1 102118.3

Ioann.s

debere

debere pronunciat; Qui scit inquiens, fratrem fuum peccare peccatum non ad mortem, petat & dabit ei vitam peccanti, non ad mortem : est peccatum ad mortem, non pro illo dico, ve roget quis. Caterum de illis que pronunciantur non esse ad mortem, à quibus etiam hi qui fideliter in Christo deseruiunt, quantalibet semetipsos circumspectione custodiant, immunes esse lo non possunt, ita dicitur Si dixerimus quoniam peccatum non habemus, ipfi nos feducimus & veritas in nobis non elt : & iterum; Si dixerimus, quia non peccauimus mendacem facimus eum, & verbum eius non est in nobis. Impossibile namque est, quemliber sanctorum, non in istis minutis, quæ per sermonem; per cogitationem per ignorantiam, per obliuionem, per necessitatem, per voluntatem, per obreptionem, per somnium admittuntur, incurrere, quæ licet ab illo peccato, quod ad mortem dicitur esse, aliena fint, culpa tamen ac reprehensione carere non poflunt.

In eum qui deliquit ] Erat in excul în reum verum ex C. Gotto & alijs M. sl. possui în eum qui deliquit. Alij în reum sine illo equi deliquit. Gottici C. lectionem probo.

Expanus & minimis guttis] polui expanuis & minimis guttis: yt est in ytroque C. Gorth. Similitudo est apud Grego. lib. 3. Past, curæ admonit. 34. altos quippe gurgites sluminum paruæ sed

innumeræ replent guttæ pluuiarum. In excusis erat, ex paruissimis, intelligitur dispositiue leuia disponunt ad mortalia

#### CAP. XIX.

VON IAM charitatem | Locus est apud Paul. 2. ad Theff 2. co quod charitatem veritatis non receperunt, vt falui fierent, ideo mittit illis Deus operationem erroris, vi credant Charge the 2 of the mendacio.

#### CAP. XX.

LAMOR of De clamore vide Gregorium in expositione secundi psal. pœnit.in illud quoniam tacui,& plal.7. & 3.lib. Paftor. cura admonit. 10. ibi clamorem libertatem peccandi vocat. I. V Se H. Perins ? Sie Conte June . Val

## CAP. XXII.

LERIQVE no voluntate, sed sola necessitate peccant | Loquitur Isidorus de necessitate,que non'reijcit voluntarium;cum duplex fit peccatum absolutum & exconditione, Mag.lib. 2. Dift. 36. The menting oneq V .... my controlled in the super liames

ו חלות בלה ושבייעת לכ בבי הפדם

CAP.

## CAP. XXIII.



Is I divina gratia manum tacentis apprehendat ] Alludit ad illud Socrus Simonis febricitantis. Marc. 1. accedes, (inquit) elevauit cam apprehen-

fa manu cius, & continuò dimisir cam febris.

Cadere in puteum ] Luc. 1 4. cuius vestrum asinus aut bos in puteum cadet, & non continuò extrahet illum die sabbati . vide Augustin. de quæst. Euang. lib. 2. q. 29.

Propheta asserit | Locus est Esaiz 3 1. Conuertimini, sicut in profundum recesseratis filij Israël. Vbi Simmachus Agite pœnitentiam, qui profundo confilio atque peccato, à Domino receffifts. Ex Hieronimo.

#### CAP. XXV.



N v M iniquitas | Sic Grego.lib. Moral. 1 o.c. 1 1. omne peccatum aut fola cogitatione committitur, aut cogitatione simul, & opere perpetratur. Iniquitas ergò in manu est, culpa in opere.

Sient vipera | Et 23. & Luc. 3. lob 20. Occidet cum lingua vipera.vbi Gregorius lib. 15. Moral. c.9. Viperæ autem cum conciperint filij earum in ventre sæuiunt : Qui ruptis lateribus matrum, ex carum ventribus procedunt; vnde & vipera,

co quod vi pariat nominatur. Vipera itaque sic nascitur vi violenter exeat, & cum matris suz extinctione producatur. Quod verò falsum sir viperarum fatus viscera parentis persorare docet Aristoteles lib. 5. de Historanimal. c. 3.9. Vipera inquie, parit catulos obuolutos membranis, qua terria die rumpunitu, & singulis diebus singulos parit, plusquam viginti. Et cuenti interdum, quod qui in victo sunti, abrossimembranis, prorumpant. Hae Aristoteles quod & adnotaut Albertus. Magnuslib. 2.5. co in loco Plinius lib. 1.0. Natur. Histor.cap. 6.2. cadem. Sed addit. Itaq; catera tardisatis impatientes prarumpunt latera a occisa parente cap matera.

Bomsque contra obiectis cogitationibus, turpes] in M.ss. acst : bonsique contra obiectis cogitationes turpes à se repellie. Sichabet S. Nicolaus Martyr in sententijs; cogitationes prauas, alijs

cogitationibus bonis depelle.

### CAP. XXVII.

Cv L v s bominis] Alludit ad illud Matth.6.Si oculus tuus fuerit fimplex, totum corpus tuum lucidum erit : si au-

min con aron come -

tem oculus tuus fuerit nequam, totum corpus tuum tenebrofum erit. Quem locum de cordis intentione interpretatur Gregor, lib. Moral. 28. c.6. vnde benè in Euangelio veritas dicit: Lucerna corporis tui est oculus tuus, &c. Quid enim per oculum exprimitur nisi opus suum præueniens cordis intétio? que priulquam fein actione exerceat, hoc iam, quod appetit, contemplatur'. Et quid appellatione corporis designatur, s. nisi vnaquæque actio, quæ intentionem suam, quasi intuentem oculum, sequitur? Lucerna itaque corporis est oculus:quia per bonæ intentionis radium merita illultrantur actionis. Et si ocu lus tuus simplex fuerit, totum corpus tuum lucidum erit ; Quia si rectè intendimus, per simplicitatem cogitationis, bonum opus efficitur, etia si minus bonum esse videatur. Et si oculus tuus nequam fuerit, totum corpus tuum tenebrofum crit: quia cum peruersa intentione quid vel s rectum agitur, etfi splendere coram hominibus cernitur, apud examen tamen interni judicis obscuratur. Ita etiam interpretatur Chrysost. homil. 2.in Matth. & Augustin. de sermon. Domini,& contra mendacium c.7. Theologi discrimen statuunt inter finem, voluntatem, & intentionem : de quo Magister lib. 2. dist. 39.

Si ergo intentio eius bona est. ] Ambrosius idem, cled Paulo aliter libr. 1. offic. c. 30. Affectus tuus

operi tuo nomen imponit.

CAP, XXVIII. 200 miss

M NES cognationes } In exculis cognationes quod abstuli & reposui cognationes ex Icremia cap. 1. Ecce ego conuccabo omnes

cognationes regnorum Aquilonis. Atque ita constanter legunt Hieronymus & exteri neote-rici interpretes; soptuaginta autem non habent cognationes, sed tantum, Ecceego conuocabo omnia regna ab Aquilone. No sed aumania attenta rici facultat sed Bajirg.

#### CAP. XXIX.

ECTE ex sententia dicitur. ] Alludit ad illud sepient. 7. Mihi autem dedit Deus dicere ex sententia. Quem locum Gregorius interpretatur lib. Moral. 23. c. ro. Vnde bene quidam sapiens dixit; Mihi autem det Deus hæc dicere ex sententia: sententia quippe ex sensu vocata est. Et recta que intelligit, non ex sola scientia, sed ex sententia dicere appetit, qui nequaquam tantummodo sciendo dicere, sed sententia dicere sententia dicere, sed sententia dicere appetit, qui nequalita dicere sententia dicere appetit, qui nequalita dicere appetit.

[is non autem in M. II. vnde in margine posui.

Quadrimoda est dicendi ratio ] Ita elt apud Gregor. Ità. 24 Moral. cap. 13. Verum Hieronymus omnem loquedi rationem his terminis circum-firiplite. 4 ad Ephelios. Quoties verò, inquit, loquimuraut non in tempore, aut importuno loco, aut non vi conuenit audientibus, toties fermo malus procedit de ore nostro, ad destructionem corum, qui audierunt: que sententia

habetur

habetur 22. quæft. 5. cap. Quoties.

Item quadrimoda est dicendiratio ] In omnibus excusis erat sentiendi, sed non bene. Nam locus est apud Gregor. lib. Moral. 8. cap. 22. Vis quippe summa loquentium quadrifaria qualitate distinguitur. Nam sunt nonnulli quos sentiendi simul ac dicendi amplitudo dilatat: & sunt nonnulli, quos fentiendi fimul & dicendi inopia angustat. Sunt nonnulli qui efficaciam dicendi habent, sed acumen sentiendi non habent. Et funt nonnulli, qui acumine sentiendi subnixi funt, sed ex inopia loquutionis obmutescunt.

. Corde bene loquitur ] Alludit ad illud Luca 6. Bonus homo de bono thesauro cordis profert bonum: ex abundantia enim cordis os loquitur.

#### CAP. XXX.



ENDACES | Locus Hieronymi est epistola ad Iulianum Diaconu. Antiquus sermo est: Mendaces faciunt, vt nec vera dicentibus credatur.

Culpa leuioris. ] Augustinus octo genera medaciorum enumerat lib.de mend. cap. 14. septimumque esse ait, quod nulli obest, & prodest alicui; veluti si nolit hominem ad mortem quasitum prodere, mentiatur: Et concilio Toletano 8.c. 2. duo ponuntur genera mendaciorum in quibus non est magna culpa, sed tamen omnino non funt fine culpa; cum aut iocamur, aut, vt proximis profimus, mentimur.

Dum prastare aliena carninituntur.] Intellige vitam quod est apud Gregorium libr. 18. cap. 4.

Moral. quodhic deficit.

Sequenti mercede | Verba Gregorij sensum huius sententize explicant lib. Moral. 18. c. 4. Na si quælibet culpa sequenti solet pia operatione purgari, quanto magis hae sacillime abstergitur, quam mater boni operis pietas comitatur?

Siem benè sibi conscius ] Similitudo hæc deducta est ex Paulo ad Galat. 6. Opus enim suum (inquit) probet vnusquisque, & sie in semetipso gloriam habebit, & non in alio.

#### CAP. XXXI.



MALO est ] Augustinus in commentarijs super epistolam ad Galat.cap. 1. sichune Matthæi locum interpretatur. Quamuis, inquit, iutamentum

amplius fit, quam est est, non non, & ideo à malo sit, non tamen à malo tuo, sed infirmitatis aut incredulitatis eorum, qui non aliter mouentur ad sidem.

Non est observandum ] 22. q.4.ibi: Quo malum: aliqui M.st. habent cum malè incautè: verum in Gottico Eccles. Tolet. quo incautè & in conciliorum codicibus.

Mutatio est ] Editi libb.permutatio. M.ss. mutatio: Quorum lectionem sequor: Nam sic habet Augustinus in psalm: 109. Peenitentia mutatio terum significatur.

#### CAP. XXXII.

B Allophylis Ambrof.lib. 1. office. 29. adterfarios fuos Hebrzi Allophylos, idest alienigenas Latino appellant vocabulo. Hoe no mine dicti funt Paleltini, qui Philistzi e in e mutato, auctore D. Hieronymo.

#### CAP. XXXIV.

V1 adtempus egit.] Actorum 15. Nam Paulus Gentiles ad Euangelij libertatem venientes circumcidi prohibuit, & tamen Listra & Iconium transiens Timotheum, qui gentili patre natus sucrat, circumcidit. Greg.lib. Moral. 28. cap. 6.

#### CAP. XXXIIX.

E fuperbia] De superbia eleganter disserit sonnes Cassinans Eremita lib. 12. c.
1. his verbis: octauum, quod & extremum, aduersus spiritum soprebiz nobis certamen est. Qui morbus licet vitimus sit in consistent

du vitiotum, atqsin ordine ponatur extremus, origine tamen & tempore primus est; auislima & superioribus cunctis immanior bestia, perfedos maximètentans, & propemodum iam pottos in consummatione virtutum morsu diriore depaseens.

Hoc est superbia spiritus ] Glossa ordinaria: pascet ventus, idest, inanis siducia. Quod in excusis ad marginem est: superbus spiritus: id ve-

ro M. ff. nostrice. non agnoscunt.

## CAP. XXXIX.

S

TIMY LI carnis Paulus 2.ad Corint.
12.Datus eft mihi stimulus carnis meæ
Angelus Satanæ vt me colaphizet. De

hoc stimulo Pauli varia sunt Sanctorum sententia. Gregor, libr. 33. Moral, cap. 11. Paulum, inquit, post tot reuelationum sublimia, stimulus, carnis agitabat. Et infra: tentatio illa non vorago vittorum, sed custodia meritorum suit.

Accingite lumbos ] Locus Esaiz cap. 3 2. sic in editione vulgata est, accingite lumbos vestros, super vbera plangite. Septua ginta. accidente valuata super vbera plangite. Septua ginta. accidente valuata super vbera plangite, que est plangite, que locum, vi instituto suo accommodaret, decurranit.

Kk

#### CAP. XL.

LLVD enim bonum, hoc optimum ] Paulus 1.ad Corinth.cap.7.lgitur qui matrimonio iungit virginem suam bene facit, & qui non iungit melius facit. Ambros. lib.1.de viduis.

Nonius[a] Ibidem Paulus vuusquisque proprium donum habet ex Deo, alius quidem sic, alius vero sic Matth. 19 de Eunuchis propter regnum cœlorum castratis dixit: qui potest capete

capiat.

Pulchritudo castitatis ] Triplexest castitas, coningalis , vidualis ; & virginalis . Ambros lib. 1. de viduis . Idem epistola ad Syagrium cast tatem in sacerdotibus in primis esse debere affirmat lib.de Partiarch.

Ruina adulterij accipitur de contemptu matrimonij.] Sic etat in omnibus exculis; vetum corrupte in M.ft.varie legitur. C. Gott. Ruina adulterij excipitur delfinatione matrimonij. Alius
verò excipitur copula matrimonijalius colitione matrimonijalius denici doctrina matrimonij
Lectione Gott. codicis germana elle arburtes. Le
go itaq; tuina adulterij excipitur delfinatione ma
trimonij. Est apud me l ber sentetiatum sidori
Hispani versus, que nactus sum ex insigm bibliotheca augusti cœnobij D. Laurentio sacri (quod

Philippi

Philippi 1 1. Regis inuictifiimi, & clementiffimi Domini nostri opus, si quid in rebus mortalium durabile perpetuumque esset, immortalitatem quandam promittit) eius auctor locum hunc si cexpressit: Otro si la cayda del adulterio se essusa con el casamiento. Idem est apud Paulum 1. ad Corinth. 7.

### CAP. XLII.

A M vt Philosophi dixerunt.] Hinc illud Catonis Maioris apud Ciceronem in libello de senecture. Fantum cibi & potionis adhibendum vt refi-

ciantur vires non opprimantur. Alioqui vi rectè confirmat Theognis was to not oppose appet i propose i pro

Nam Graci.] Hincillud quod ex Theopompo iam retuli. Porrò locus hic esse videtur ex

Kk 2 Hiero-

Hieronymo, epistola ad Nepotianum de vita Clericorum: is enim hoc pacto: pulchrè dicitur apud Gracos, & nescioan apud nos aquè resonet: pinguis venter non gignit mentent tenuem. Gracus senatus huitmodi est. « apple partir de la tante rie.

Quatur sunt genera. ] Totius sententiæ summa, deducha est ex Gregor. libr. Moral. 30. cap. 13. Verum is quintum genus addit: seiendum, inquit, præterea est, quia quinque nos modis gulæ virium tentat, &c. Cassianus libr. quinto cap. 13. tria tantum genera enumerat. Triplex, ait, natura est galtrimargiæ: vna, quæ canonicam refectionis horam preuenire compellit, alia, quæ tantum modo ventris inglune; & saturitate quarumlibet gaudet escarum: tertia; quæ accuratioribus epulis, & esculentioribus oblectatur. Vide eundemlatius ibidem.

Nullus homini tam importunus exactor] Pulchrè Seneca in epistolis: venter præcepta non audit, poscit, appellat. Non est tamen molestus creditor;patuo dimitritur, si modo das illi quod debes.

#### CAP. XLIII.



S CA crapulam, potus ebrietatem general Sic intelligo illud Augustini lib.confess. 10. cap. 31. Ebrietas longèest à me: miscreberis, ne approprinquet

feruotuo. Crapula verò nonnunquam subrepit

feruo 100; misereberis, vt longè siat à me. Aristoteles problem. sect. 3. 12x1. 17. Crapulam apertè ex vino esse testatir. Addit praterea. Est enim crapula feruor quidam, & desinens infammatio, qua plus constitut, qua mentem illa quatit & alienat: crapula autem, mente sibi constante, dolorem admouet.

Fornicatio & ebrietas | Osca 4. Fornicatio &

vinum, & ebrietas, auferunt cor.

Sieut in Salomon] In excusis est; sieut ait Salomon verum malè. Gotth. C. Fornicatio enim sieut in Salomon, infatuat sapientem; Ebrictas sieut in Loth, sensum rationis captuat: vn. de in prouerbijs &c. Est enim explicatio verború Osea: Fornicatio & ebrictas austrunt cor: Fornicatio népe, yt in Salomone, ebrietas vt in Loth. Præterea non extat in prouerbijs hæe sententia. Vatibi ciuitas, cuius Rex jumenises & cuius cuius sensum sensu

principes mane comedume. ] Ecclef. 10. vbi septuaginta hoc modo: val est estre, se s' se estade est restrue,
sus si experse est est estades. Idest, væ tibi ciuttas,
cuius Rex tuus iunior, & Principes tui in hora
maturina comedunt. In vulgata editione, ita est
væ tibi terra, cuius Rex puer est, & cuius principes mane comedunt. Quam versionem etiam
Gregorius sequitur lib. 16. Motal. c. 15.

Voluntas vestra] In excusis erat voluptas vestra perperam. Hieronymus voluntas vestra: septuaginta. Vt idem austor est, voluntates vestra.

## INCIPIT LIBER

TERTIVS.

De Flagellis.

CAP. I.

IVIN & Sapientiæ subtilitas, sicut interius, vt teltis scrutatur conscientias; ita exterius, ve 'iudex, irrogat poenas; vt verum sit testimonium

Prophetæs Quia ipse est testis & iudex. Miserere Domine misero Isidoro in/digna agenti, & digna patienti, assiduè peccanti, & tua flagella quotidie sustinenti.

Ordinata est miseratio Dei, quæ prius hîc hominem per flagella à peccatis emendat, & postea ab zterno supplicio liberat. Electus enim Dei, dolombus huius vitæ atteritur :/vt /perfectionem vitæ futuræ lucretur.

Nequaquam Deus delinquenti parcit; quoniam peccatorem aut flagello temporali ad purgationem ferit, aut iudicio æterno puniendum relinquit, autipse in se homo ponitendo punit quod maleadmifit the proince oft, go

Iusto temporalia flagella ad æterna proficiut gaudia: Ideoque iustus in poenis gaudere debet,

& impius in prosperitatibus stimere.

Neque

Gregor. lib. e. Moral ca. I fic. 2 vindex.

Ierem. 29-23

Gregor, lib. 18. Moral. c.

3 perfectiona

Greg.lib.16. Moral. c. 18.

Gregor.libr. Moral 8. ca.

4 ideoque hu s simore debet

Nequiusto nequeprobo Deus misericordiam & instituam haberahir. Nam & bonos hic per afflictionem judicat, & illic remunerat per miferationem: & malos hic remunerat per temporalem clementiam, & illic punit per æternam iu-Stitiam .

In hac enim vita Deus parcit impijs,& tamen non parcit electis non tamen fparcit impijs.

Periculofa est securitas in hac vita malorum, & bonorum dolor tranquillus. Nam iniquus pott post mortem ducitur cruciandus: sustus verò dormit post laborem securus.

Non tatum de corporalibus passionibus, sed ktiam de spiritualibus oportet intelligi: vt quanto uisque aut in corpore aut in mente flagel'a sustinet, tanto se in fine remunerari sperct.

Sæpe occulto Dei iudicio extra flagelli correptionem sunt reprobi in hoc mundo; dumque multa damnabilia commissile videantur, despe-Curamen à Deonullo médationis verbere feriut

Plus compitur flagello quia Deo diligitur, fipeccauerit, dicente Propheta: tantummodo voscognoui ex omnibus nationibus terræ,ideirco visitabo super vos omnes iniquitates vestras. Quemenim diligit Dominus corripit, flagellat autem omnem filium quem recepit.

Valde necessarium est iustum in hac vita & vitij tentari & verberari lagello, vt dum vitijs pulsatur, de virtutibus non superbiat. Dum verò

Greg.lib.26. Moral, C. 18

6 percet.

Greg. 26. Mo ral. ca 118.80 lib. 12, C. 15.

Gregor. li.7. epiltolarum epistola 32. & li 18.Moralc. 12. Amol.3. . 2.

7 Plus à Des cerritur fla-gello qui à Des deligners

Hebrz, 11. Greg.lib.33. Moral.c. 23. 9 retrabitur.

aut animi, aut carnis dolore atteritur, à mundi amore † retrenatur : tentari autem oportet istum, sed tentatione plagae, non tentatione luxuriae.

10 flagellis flimuling. 12 Durius circa suos electos in hac vira Deus agit, vt dum fortioribus la flagelli stimulis seriuntur, nulla oblectamenta prasentis vita delectent: sed collestem patriam, vbi certa requies expectatur, indesinenter desiderent.

Greg.lib.26. Moral, c,18. 1.Petri.4.17. 11.Peoplesam.

13 Electos vita istius aduersitate probari, vt secundum "Petrum, judicium à domo Dei incipiat: dum in hac vita electos suos Deus iudicij slagello casugat.

# De gemina percussione Dei.

### CAP. II.



EMINA est peussio divina: Vna in bonam partem, qua percutimur in carne, yt emendemur. Altera, ex qua/vulneramur in conscientia ex charitate, yt

Deum ardentius diligamus.

2 Gemino more Deus respicit vel ad veniam, vel ad vindictam. Adveniam, sieut Petrum.Ad vindictam, sieut sacta Sodomorum <del>ka m</del> se descenstrum & vistrum testatur.

3 Trimoda ratione Deus quos voluerit, per-

cutit:

Ambrof. lib.
5. Hexaem.
Luc. 22. 61.
Genef. 18-21

Greg.lib.11. Moral.c. 4.

cutit sidelt ad damnationem reprobos sad purgationem quos errare vider electos; ad propagandam meritorum gloria iultos. Primo namq; Exod 7, 89 modo Ægyptus cæla elt ad damnationem. Secundo modo pauper Lazarusad purgationem. Terrio modo percussus est lobad probationem.

Flagellatur homo plerusque à Deo ante peccatum ne malus sit, vt Paulus;qui Satanæ Angelo instigante carnis tolerabat stimulos . Flagellatur/etiam & post peccatum, vt corrigatur; sicut ille in Apostolo qui traditusest Satanz in interitum carnis, vt spiritus saluus esset.

Non tameniuste murmurat etiam qui nescit cur vapulat. Nam Deus ideò pleru ique instum flagellat, ne de iustitia superbiens cadat.

In hac vira Deus tantò magis studet ve parcat, quato magis expectado flagellat: fed altos feriedo corrigit, alios verò feriedo interficit. Feriedo nao; corrigit de quib dicit: Ego quos amo arguo & ca Apocalyp.3. stigo. Feriendo 'perimit, quos incorrigibiliter de spinito linquentes aspicit, quosq; non iam sub disciplina, we filios pater, fed districta damnatione we hostes

aduerfarios percutit. De quibus dicit: Flagello inimici percussi te castigatione crudeli. Et iterum: Quid clamas ad me super contritione tua ? infahabilis est dolor tuns . Vnde vnulquifq; festinet, & timeat ne simul feriatur vita eius cum culpa : Flagellum namque tunc |delet culpam, cùm mutauerit vitam. Nam cuius mores non

mutat,

Luc.16.

2.ad Corint. iz. fupra lib. 2. C. 39. lent.

1.2d Corint. c. Vide Gregorlib. Moral.33.C.11. Greg. lib.33. Moral C 23.

Ex Gregor. i. Moralica.

Ex Gregor. li.Moral. 18. cap.ts. 4 in.

5 Have ad in-Greg.li.Moral. 18. C. 12. Nahumat, Iudz. 1 . 5.

Gregor, Tib. Moral, c. 33.

Ierem.4. A.d.

Terem. 17.14

Ex Greg.lib. Moral, S.C.I.

Lucz 16.

mutar, actiones non expiat.

Omnis divina percussio, aut purgatio vitæ præsentis elt, aut initiu pœnæ sequentis. Nam quibusdam flagella tab hac vita, inchoant, & in æterna percussione perdurant. Vnde per Deutero, 22 Moysen Dominus dicit: Ignis exarsit in ira mea,

& ardebit svique ad inferos deorium.

A quibufdam dici folet : non iudicat Deus bis in idiplum, quia non attendunt illud, quod aliàs scriptum est: Iesus populum de terra Ægypti liberans, secundo eos, qui non crediderunt, perdidit. Quamuis enim uvna culpa bis non percutitur, vna tamen percussio intelligitur, quæ hic cepta illic perficitur, vt in his qui omnino non corriguntur, præcedentium percussio slagellorum, sequentium sit initium torment orum. Hinc est quod in Psalmo scribitur: Operiantur sicut diploide confusione sua. Diplois enim duplex vestimentum est, quo figuraliter induuntur, qui & temporali pœna, & æterna damnantur. Vnde & Hieremias ait; Contritio per contritionem , idest: gemina da mnatio, & hic & in futuro seculo . Et idem alibi ; Duplici contritione contere eos, idelt gemina pæna, præfenti scilicet, & futura.

Quibusdam secreto Dei iudicio hic male est, illic bend; scilicet, vt dum hic castigati corrigun tur, ab æterna damnatione liberentur i Quibula dam verò hic bene est, illic male: sicut diurti illi

accidit,

accidit, qui hic potentiæ claritate colpicuus, post mortem gehenne incendijs traditur cruciandus. Porrò quibuldam,& hic maleelt,quia corrigi no lentes Alagellari in hac vita incipiunt, & in æterna percussione damnantur.

10 ... În tanto quold immergi desperationis profundo, ve nec per flagella valeant emendari. De quibus recte per Propheram Dominus dicit. Fru- Ierem. 2. 30 ftra percusti filios vestros, disciplinam non re-

ceperunt.

Plerufique iustus plangit, fquia nescit verum pro omnibus suis peccatis præsentia patiatur flagella, an pro vno tantum; & nescit que sit culpa illa, pro qua meruit ciusmodi pati supplicia, & pro iplo ambiguo maxime in mœrore verfa luit

Quamuis flagella præsentia iustum à peccatis absoluunt, adhuc tamen sub metu vindictæ turbatur:ne instantes ei plage non sufficiant ad purganda delicta. Proinde ergò, dum præsentia paritur, & futura pertimescutquodamodo, sicut ait Propheta, pro suis peccatis duplicia recipit.

De insirmitate carnis.

CAP. III.

VNT nonnulli huius qualitatis homines Ex Gregor. qui nesciant corrigi, nisi alios viderint Augellari: sicque proficiunt comparatione ma-

LL lorum. let illie,

Ex Gregor.

tatis.

lorum, dum sibi id accidere timent, in quo deperire alios vident.

Quosdam Deus videns nolle proprio voto corrigi, aduersitatum tangit stimulis. Quosdam etiä præsciens multu peccare posse, in salute sagellat eos corporis infirmitate, ne peccent sut eis visilus sit stangi languonbusad salutem anime; quam manere incolumesad damnationem.

Visitatio Dei nee semper in bonum accipitur, nee semper in malum/. In bonum enim accipitur, sicut est illud: Visita nos in salutari tuo. In malum verò, iuxta illud; In tempore vi-

sitationis suæ peribunt.

Tribus ex causis infirmitates accidunt corpori, idest, ex peccato, ex tentatione, & ex intemperantia passione: sed huie tantum noussimae humana potest medicina succurrere: serviciola pietas diuina misericogdia.

Qui valentiores sunt & sani, ville est illis infirmari, & non peccare: ne per vigorem fabranis, illicitis sordidentur cupiditatum. & luxu-

riæ defiderijs.

Duritia, quæ mentem præmit, nec sentitur, vtilitèr mutatur in carne, yt sentiatur, atque intellecta emendetur. Nam cittus vulnera carnis sentiuntur, quam animæ; ideoque per carnis sagella errantes citius corrigintur. Hoc quippe indicant, in Pauli oculis squamæ insidelitatis, quæ dum mutatæ sunt per increpatio-

nem

Pfal. 105, 4.

3 falutis.

Act.o.

nem in oculis carnis, confestim resoluta est du-

7 Est pernitiosa santas, quæ ad inobedientiam hominem perducit. Ett & salubris infirmitas, quæ per diulnam correptionem mentem adurtus frangit.

Languor animæ, idest, peccatorum infirmitas petrofiosa est, de qua etiam Apostolus ait, Quis infirmatur & ego non infirmor? Quis scandalizatur & ego non vtor? Nam infirmitatem carnis vtilem esse idem Apostolus approbat dicens: Quando infirmor, tunc fortior sum.

2.Corint.11.

2-ad Corint.

## De tolerantia divina correptionis.

#### CAP. IIII.

M

VRMVRARE in flagellis Dei pec cator homo non debet; quia maximè per hoc qd corripitur, emendatur. Vnufquifque autem tunc

leuius portat quod patitur, si sua discusserti mala, pro quibus illi infertur retributio iusta.

Difeat non murmurare qui/mais patitur, ctiam fi ignorat cur mala patiatur i & per hocu-ftè se pati arbitretur, per quod ab illo iudicatur, ccuius nunquam iniusta iudicia sunt. Qui slagella sustinet, & contra Deum murmurat, sustinam

lib.6. Moral

Greg.lib. 32. Moral. c.3.

Grego.lib.s. Moral, c.26.

iudi-

iudicantis accusat. Qui verò se cognoseit à iusto iudice pati quod sustinet; etiam si pro quo patitur ignoret, per hoc iam iustificatur ) peta quod & seipsumaccusat; & Dei iustitiam laudat.

Dum ex rebus prosperis villa instrus exempla præstat hominibus, necesse est eum iterum & aduersantibus rangi, quatenus eius-patientia comprobetur; vt denuos fortitudinis documenta ex eossumant hi, qui prosperitatis eius temperantiam agnouerunt.

Qui passionibus animæ insidiante aduersario cruciatur: non ideito se credat alienari à Christo, quia talia patitur; sed magis per ho Deo commendabilem se esse existimet, si dum hæ patitur, laudet Deu potius, / quam accuset.

Admagnam vilitatem diujno iudicio mens iusti diuertis pastionum tentationibus agitatur, pro quibus l'Deogratias egerit, suaque culpa quod tabbus dignus sit, deputeuerit spoe que pastione tolerat, ei pro virtutibus /deputabit que de culpa de culpa agnoscit iustitia, de sua intelligit culpa.

De tentationibus diaboli.

CAP. V.

VLTIs calamitatu tentationibus mes infu in hac vita pulfatur vunde & optat ab hoc feculo funditus cuelli/, que & grumnis careat, & fixam ille fecuritate inuevitat.

Inter

Greg. lib.31. Moral. c3.

> z'talia patèdi gum fit repu tauerst. 3 reputabitur.

Grego. lib.9. Moral.c. 17.

Inter eas pænas, quas iultus in corpore pa- Greg. ibide titur, arque eas, quas mente per fraudem dia- dime. onigi boli tolerat, multum interest. Nam grauiùs fert quas interius luget, quam eas, quas exterius fustinet . Has enim & loco euitant & tempore: illas nec loco nec tempore porest euitare.

Diabolus Hon amplius rentar electos, quam Dei voluntas permittit. Tentando autem Sanctoru/profectif feruit, & fi nolensivtilitati tamen Sactoru feruit diabolus, quando cos tentationibus suis non fdeciptt, sed potius erudit . Nam 2 deijoit. tentationes quas ille ad humanum interitum mo uet,interdum / Christus ad exercitium virtutum 3 Spiritus 34 Salubri vtilitare convertit.

Infidiæ diaboli, atque astutiæ, quamuis huc atque illuc quærentes quem deuorent diffundatur, à potestate tamen diuina non egrediuntur, ne tantum noceant, quantum malitiose contendunt . Nam squomodo Sanctorum virtus tata tolerare 'posset, si superna dispensario, pio moderamine nequiriam damonum non mefignaret? Et licet diabolus tentationem iustis sem per inferre cupiat , tamen sià Deo potestatem non acceperit, nullatenus adipisci potest quod appetit. Vnde & omnis voluntas diaboli iniu- Grego. Ib.s. Moral. c. to. staest, & tamen permittente Deo omnis potestas iusta. Ex se enim tentare quossibet miuste appetit; sed eos qui tentandi sunt, & prout tentandi funt, non nisi tentari Deus iuste permittit.

Gregor. lib. 33. Moral. c. 18.8 10.

1. Petris. &

Greg.lib. ro. Moral. c. 34.

Vnde

S. Ilid. lun. Hispalensis Episc. 272 Vnde etiam in libris Regum de diabolo scriptu est: quia spiritus Domini malus irruebat in Saul. Vbi iuste quæritur; si Domini, cur malus? si malus , cur Domini dicatur? Sed 7 duobus verbis comprehensa est & Dei potestas iusta, & diaboli voluntas iniusta. Nam spiritus malus per nequissimam voluntatem : & idem Dominus per n acceptam iustissimam potestatem. Diabolus non ell/immissor, sed incentor potius vitiorum . Neque enim alibi concupiscentiæ fomenta succendit, nisi vbi prius prauæ cogitationis delectationes aspexerit; qua si à nobis spernaria, fine dubio ille confusus abscedit: statimq franguntur iacula concupiscentiæ eius, contemptæque iacent,& fine luce faces illius. Solicité hostis insidias intelligere pariter & cauere dei seruum oportet Sicque innocentia vitæexistere simplicem, vt tamen oporteat cum simplicitate esse prudentem. Qui prudentiam simplicitati non miscet, iuxta Prophetam columba est seducta non habens cor. Sed ideò columba, quia simplex; ideò autem cor non habens quia ignara prudentiæ est. Sæpe fraus Satanæ Sanctorum cordibus aperietur, quando per speciem boni Angelum se simulans lucis, dum nititur electos decipere, detegitur atque contemnitur. Sic & verba fallacis

doctrinæ Deus Sanctos suos facir intelligere, quatenus diabolicum errorem interius cogno-

fcant

32

8 quafi à nobis

Grego.lib.r.

Ofcas. 7. 16:

Greg.li.Mo-

ral. 33.C. 28.

Moral. C.2.

Greg.lib.33. Moral. c. 17.

1.6

274

fentitur, illabitur.

13 Tentationum diabolicaru initia fragilia funt, quæ fi nonkauentur, sled per vlum in consuctudinem transcart, in nouissimis fortiter conualescunt: ita vaut nunquam, aut cum difficultate vincantur.

17

Genel3.15.

14 Alàm in tota vita diabolus hominem præuaricari cupiat, amplius tamen in fine molitur
decipere. Hinc est quòd in principio contra protoplastum serpenti est dictum: Et tu insidiaberis
calcanco cius: quia nimirum hominem, quem
diabolus in cursu præteritæ vitæ non decepit, in
nouissimis supplantare disponit. Proinde quamuis quisque sit iustus, nunqua necesse est vita
hac vita securus: sed semper humilis caucat, semperque nein sine corruar solicitus se perseres cat.

Greg.li.Moral 34.C.13.

March of.

15 Diabolus fuis fautoribus blanditur, Dei verò feruis molitur tentamenta contraria, exemplo Domíni, qui fe post baptismum passus est à diabolo tentari.

det, sed tentando persequitur. Nam quia mon in eis intrinsecus regnat, contra cos extrinsecus pugnat. Et qui intrinsecus regnat, contra cos extrinsecus pugnat. Et qui intrinsecus amiste dominium, externus commoute bellum.

Tunc

bus insistit, qui possunt & alijs sua vtilitate prodesle: vt dum illi impediuntur, non proficiant

qui docendi funt.

Malignus spiritus hoc quod intra nos mundare cupimus, fine intermissione tentat iterum fordidare. Sancti autem corum insidias præsago spiritu precognoscunt, & quicquid in semetipsis terrenum sentiunt, indesinenter operibus san-Ctis atque virtuolis exhauriunt, vt de intimis puri inueniantur.

20 Eodem blandimento decipiuntur nunc per August. lib diabolum homines, quo protoplasti in paradiso funt decepti. Multis enim vitiorum præstigijs mentes reproborum frentando deludit. Nunc 17 Sathana epim promissis decipit, nunc rebus transitorijs quasi necessarijs illicit : nunc etiam ipsa inferni supplicia, quasi leuia & transitoria suggerit; quatenus miserorum corda in cupiditatem lasciuiamque dissoluat, secumque ad tartara ducat.

Argumenta machinationum, malarumq: co\_ Gregor. 33. Mm gitatio-

Gregor li.7. Moral c.8.

3. de Genef. contra e Manicheos to.

Pratentande.

22 Diabolus quando decipere quemquam quarit, prius naturam vniuscuiusque intendit, & inde se applicat, vndeaptum hominem ad pec-

candum inspexerit.

23 Ex ca parte diabolus homines tetat, qua cos per excrescete humore facilè inclinati ad viria confpicit: vt secudu humoris seons persione adhibeat & tentationem. Lege Balaam qui in sigura diaboli contra populum dei, & ex ca parte pracipit perniciolos pratendere laqueos; ex qua sensit cos facilius esse la psuro. Nam & quia aquam alicubi deducir, non ca per aliam pattem mittis, niss vbi impetum cius intenderit.

4 Nullus culpam non existence requam exconspersioni propria sustince: sed quantum valer contra id quod tolerat, pugnet. Nam si reconspersioni ecditur, tentationi vel vitio nequa-

quam resistitur.

25 Ideò diabolus in factis eloquijs Behemoth, id est, animal dicitur: quia de cedis lapsus ad tertas cecidir, iuxta Pfalmistam, iumentis insipien-

Greg.iib. 33. Moral. c.20. Iob 40. Píal. 48.13.

10 ex qua paffienem propriá.

Suffinet. Alias

C.M.s. Quam ax compassione

propria &c.

Num. 23.

9 dompaßione.

tibus

tibus comparatus. Ideo Leuiatha m, idett ferpens 105 13. & 40. f [ai. 31. ] de aquis dicitur:quia in huius seculi mari volubili versaturastutia. (Auis vero propterea nominatur, quia persuperbiam ad alta sustollitur. Et re-Ctè his tribus vocabulis appellatur, quia pro suo merito aërem quasi auis pro carcere meruit homesir terram, quin vtanimal brutum in îmis delectarur ferpens, co quòd in huius feculi mari insana iactetur fluctuatione . 12 Eximae enim quod per membra sua diabolus operatur, sortitur vocabula: ita ve quod finguli agunt incitante illo, ipse nominetur ex eo. Quem enim non decipit diabolus? vnde animal est, hoc est, per carnis luxuriam tentat: Vnde serpens est, hoc est cupiditatis ac nocendi malitia. Quem autem nec sic decipit, insidiatur ei, vnde auis est: hoc est superbiæruina. Vndique enim dolos præparat, quoulq; inueniat viam, per quam incautum decipiat.

Aliud est intrare mentem cuiusquam diabo lum, aliud verò inhabitare. Nam & in cordibus Sanctorum diabolus ingreditur, dum /malain suggestione infinuat: sed non habitat in eis, quia in suo corpore, non cos transducit. Qui verò in corpore eius sunt, ipsos inhabitat, quia ipsi sunt templum eius. Et si subrêpat mentibus electorum diabolus, non autem in eis requiescit, sicut in cordibus reproborum : nam calore sidei

mox excitatur vt exeat 1/ab eis.

¥fai.31.

Greg lib 27 Moral, c. 19.

13 malas fug-

Non-

Tradere huius/modi hominem Sathanæ in interium carnis, vt spintus saluus sivin die Domini. Vtile esti enim quosdam peccantes, vt in anima saluentur, Sathanæ corporaliter deputari: quatenus ex præsent correptione futurum iudicium timeant, & de cætero delinquere caueant. Quidam autem potestate dæmonum ad emendationem deputantur: quidam verò despecti ad solam perditionem traduntur.

2 Nunquam leestat diabolus aduersus hominem iustum. Autenim tribulationes cordis illi exaggerat, aut dolores corporis suscitat. Hincest quod Apostolus att. Datus est mihi stimulus carnis mez. Angelus Sathana qui me collaphizet.

33 Sape mentem iusti varijs vexationum doloribus vis damonum cruciat lynde & interdum vsquad desperationis angustiam coastatus. Permanenti autem in Dei amore animas, & pla talis angustia ad meritum proficit. Nam sue in animo, siue in corpore per instinctum immundorum spirituum qualibet aduersa iustus patiatur, ex Dei veique permissi di patitur. Quod si hoc ipsum ad Dei gloriam humilis referat, & dicat quòd pro corporis passione lob dixit: Si bona susceptiona su demanu Domini, mala autem quarenoa sustinistamus: siste qui si eloquitur, non separatur à Deo, sed coniungitur, quamibet atroci angustia torqueatur.

4 Multa inftus aduerfa in anima patitur infti-

gatione

.....

1.2d Corint.

2

14/3

28-0

16 vita eterna

17 ad.

gatione de monum, sed talibus tentamentis perire de vita eterna non potest : quia pius Dominus ad damnationem culpa non reputat, quod de sue maiestatis permissu, nolens qui patitur, pottat. Nam sibi peccamus, vbi cupiditate vel voluntate dessectimus. Vbi verò violenter/adssectimus, et saciones de pro sagitio de facinore est. Sed qui Deum prò irrogata laudat miseria, commisso proculdubio caret sacinore.

De Tentamentis somniorum.

## CAP. VI.

Greg.li.Mo-



LER VNQ VE dæmones in noctibus occurrentes humanos fentus per visiones conturbant, vtformi diplos/& timidos faciant. Aliquoties etiam, ex desperatione pecca-

torum, mentem conucti per soporem conturbant, horridaque gehenna supplicia menidiat. Nonnunquam autem & aperta impugnatione grassantes, humana corpora verberant, quod quod tamen, Deo permittente, malis sit ad vindictam, justis ad tolerantiz gloriam.

Plerunque immundi spritus eos, quos incum bere in seculi amore conspiciunt, dormientes quadam vana spei prosperitate illudunt. Quos-

dam

Ex Gregor. ibidem. dam verò, quos formidare aliqua aduersa præsentiunt, dormientes inani terrore concutiunt. Sicque miscrorum corda varijs illusionibus intentantes modo/vana prosperitate demulcont, modò inani formidine terrent.

Qui autem nullis aut raris conscij sunt deli-Etis, aut nunquam, aut raro terroribus fatigantur nocturnis, sed/hecato fomno quiescentes, interdum etiam per soporem quædam arcana & mystica contuentur ac vident. Quiverò corda sua grauioribus vitijs polluerunt, conscientiæ pauore illusi, species tremendas aspiciunt. Fallax enim imago mentes miserorum diuersis illudit imaginibus: & quos vigilantes in vitia traxit, dormientes fatigat, vt nunquam fecuros-requiescere sinat.

Nonnunquam etiam electorum metes horrendis imaginibus somniorum spiritus immundi terrificare conantur: & quos vigilantes vitijs tentant nec superant , acriter dormientes impugnant/

Sancti autem & fi ad momentum huiusmodi visionibus commoucantur: mox tamen euigilantes illusionum vanitates despiciunt, intentionemque suam protinus ad Deum conuertunt.

6 Diuerla lunt qualitates fomniorum. Quada Grego. ibid. enim ex laturitate seu inanitione occurrunt, que etiam per experientiam nota funt: quædam verò ex propria cogitatione oriuntur. Nam sæpe quæ

Nn

in

282

Grego. ibid. Ecclef. 34. )

in die cogitamus, in noctibus recognoscimus.

Nonnulleautem viliones pirituum immundorum fiunt illusione, Salomone probate: Mul-- 31100 (inquit) errare fecerunt fomnia & illufiones vanæ. Porrò quadam iulto hunt modo, idest supernæ reuelationis mysterio, sicut legitur in n lege de Ioseph filio Iacob: que /per fomnio fratribus præferendus/dicitur: Vel ficut in Euangelo de Ioseph sponso Maria: qui ve fugeret cum - pucro in Ægyptum somnio admonetur. Nonnunquam etiam & permixte accidunt visiones, idest cogitatione simul & illusione: atque item cogitatione & reuelatione, Daniele dicente. Tu, inquit, rex cogitare coepisti in stratu tuo quid esset futurum post hæc; & qui reuelat mysteria ostendit tibi quæ futura sunt i /El inde sæpe ca in guibus cogitationum nostrarum sensum porrigimus, quodam mentis excessu reuelantur dum requiescimus.

8 Quamuis nonnulla vera sint somnia, faci'è tamen credi eis non opus est; quia diuersis imaginationum qualitatibus oriuntur, & vnde veniant rarò consideratur. Tam facile igitur somnijs fides adhibenda non est, ne forte farhanas in Angelum lucisse transformans quemlibet incautum fallat, & aliqua erroris fraude decipiat,

9 Nonnunquam dæmones deceptoria fraude ita quosdam curiosos observant, essque illudunt, vt quædam fomnia non aliter euemant, quam

often-

Genef.37. Marth, 2.

Daniel z.

2 etenim.

oftenduntur. Ve chim in muleis fallant, interdum & vera pronuntiant. Sed quamuis lia accidant. contemnenda funt, ne forte de illusione proces dant, recolentes testimonium feriptura dicentis: Si dixerint vobis, & ita cuencric, non credatis

Lo Somnia fimilia funt augunis, sequilea intendunt reuera augurari noscuntur. Non esse vera fomnia quæ cogitans animus die noctuque fibi imaginatur. Mentes enim nottre nonnunquam

iplæ sibi somnia fingunt.

Sæpe dum priora mala per tristem memoria ad mentem reducuntur, per hæc gehennæ vindictă in nobis ipsis recolendo îmaginamur. Huiusmodi mentis imaginationes, que aut de preteritis admiffis , aut de futurit supplicijf memoria svigilantibus fiunt, & pervisiones somnias; occurrunt, cogitationum mentes concutiunt. Nam vna vi memoriæ fiunt vrraque, fiue vigilan tibus, fine dormientibus nobis.

12 | Tenniad monitione, horribili fragore etiam per quietem concutimur : & quam gravia funt qua commilimus, & quam dura qua pertimescimus, mentis aspectu etiam in somnio con-

templamur.

13 Non seffe peccatum quando nolentes ima- Grat. D. 6.c. ginibus nocturnis illudimur : sed tune sesse peccatum, si antequam illudamur, cogitationis affectibus przueniamur. Luxuriz quippe imagines, quas in veritate gessimus, sæpe dormienti-

In a Epifco Di 26.9.5.

6 anim

bus in fanim apparent, sed innoxiè, si non con-

14 Qui nocturna illusione polluitur, quamuis & sur sextra memoriam turpium cogitationum se serentiat inquinatum: tamien hocyt tentaretur, culpa sua tribuat, suamque immunditiam statim settinus tergat.

De Oratione.

#### CAP. VII.

Oc est remedium eius qui vitioru tentamentis/attuat; vi quotiens quolibet tangitur vito; toties ad orationem se/cessastat; quia stequens oratio, vitiorum impugna-

as tionem extinguit .

Tam perseueranter intendere oportet animu nostrum orando atquelpsa indo, quousque importunas desideriorum carnalium suggestiones, qua nostris obstrepunt sensibus, fortissima intentione superemus actaadiu institute, quousque persistendo vincamus. Nam negligentes orationes, nec ab ipso homine impetrare valent quod volunt.

quando quisque orat, sanctum ad se spiritum aduocat. At vbisaduenerit, confessim tentamenta damonum, qui se mentibus humanis

immer-

August li, de faluraribus documen, c.

24

15 /5

10

127

Dominica.

animus,

I mim.

animus, qui in oratione cogitationibus feculi fuerit occupatus. Tunc 'ergo veraciter oramus, quando aliunde non cogitamus. Sed valde pauci funt qui tales orationes habeant. Et licet in quibufda fint, difficile tamen est ve semper fint.

Grego.ibid.

Mens que ante orationem vacans de los in ilicitis cognationibus occupatur, dum in orationem venerir, confestim illi imagines rerum, quas nuperlagitauit occurrunt, aditumque precis obstruunt: ne se mens libera ad colette desiderium crigat.

Purgandus est primum an mus, atque à temporahum retum cogitationibus segregandus, vt pura acies cordis ad Deum verè & simpliciter dirigetur. Nam reuera tune impetranda diuina munera credimus, quando simplici affectu assi-

stimus, cum oramus.

re Multis modis interrumpieur orationis intentio, dum se per incuriam vana mundi ingerunt in cuiuscumque orantis animo. Tunc aurem magis Diabolus cogitationes curarum secularium humanis mentibus ingerit, quando orantem aspexerit.

Greg. lib.10. Moral, c.18. r 2 Duobas modis oratio impeditur, ne impetrare/quis valeat pottulata: hoceft, si aut quisq; adhuc mala committit; aut si delinquenti sibi debita non dimittit. Quod geminum malum dum quisq; a semetips abstetierit; protinus securus studio orationis incumbit, & ad ea quæ

im-

1-

1-

uemus corda nostra cum manibus ad Deum.
Cor enim cum manibus leuat, qui orationem cum opere subleuat. Nam quicunque orat, & non operatur; cor leuat; & manus non sleuat. Quisquis verò operatur, & non orat: leuat manus & cor non leuat. Sed quia operati necesse est & orare, bene iuxta Prophetam vtrunque dictum est: Leuemus corda nostra cum manibus ad Dominium, ne de neg ligentia mandatorum corde reprehendamur; dum salutem nostram obtinere aut sola oratione; aut sola operatione contendimus.

orationum fundantur, vt meritum actionis, hu-

militas impetret precis.

20 Culpabiliter manus ad Deum expandit, qui facta sua orando iactanter produt; sicut Pharifeus in templo iactanter orabat, se seque magis quam Deum de operibus iustis laudari volcbat.

21 Quorundam oratio in peccatum conuertitur, ficut de luda proditore feribitur. Qui enim
iactantèr orat, laudem appetendo humanam,
non folum eiusoratio non delet peccatum, fed
/ethem ipfa vertitur in peccatum. Sicut Iudai &
Hæretici, qui licet ieiunare & orare videantur,
corum tamen orationon delet peccatumme ad
purgationis proficit mexitum, fed mutatur potius in peccatum.

22 Ideo interdum orațio electorum in pressuris

corum

Luc. 18.

Pfal ros. Aggustia in cundem.

Greg.li.Mo

corum differtur, ve impiorum peruerlitas augeatur. Verum dum iusti temporaliter audiuntur, procorum fit falure, qui cos affligunt : ve dum illis temporali remedio subuenitur, prauorum oculi, ad conucrfionem aperiantur. Vnde & Daniel 3. trium puerorum/frigidus ignis fuit, vt Nabucho donosor Deum verum agnosceret. Sicut & Propheta in Pfalmis ait : Propter inimicos meos Pfal.68. 19 1 -cripe me and bush of the man of the

23 Proinde tardius exaudiuntur quorunda orationes, vt dum differentur, fortius/excitata maioribus præmijs cumulentur: exemplo pruinarum & repressione menium, in quibus quanto tardius fata semina exeunt, tantò ad frugem cumulatius crescunt.

24 Quoties orantes non citò exaudimur', nostra nobis facta in oculis proponamus: vt hoc ipsum quod differtur, diuinæ reputetur iustitiæ, & nostræ culpæ.

2,5 Interdum & perseueranter orantes non citò exaudimur, viilitatis' nostræ est , non aduersitatis. Sæpe enim multos Deus non exaudit ad vo-

funtatem, vt exaudiat ad falutem.

26 Multi orantes non exaudiuntur, quia prouidendoillis Deus meliora quam petunt roseruat: sicut contingere solet paruulis, qui ne in scholis vapulent, Deum exorant : Sed non datur illis postulationis effectus, quia impeditur talis auditio ad profectum. Non aliter quibusdam con-

tingit

dentia verò diuina temporaliter corum desiderio/consulit : quia meliora illis in æternum pro-

Grego. lib. 8. Moral, c. 19.

Matth. 6.

Matth.6. >.

Oratio prinatis locis opportunius funditur, magifque obtentu impetrat, dum Deo tantum teste de promitur.

Propriam autem hypocritarum est offerre se in oratione videntibus; quorum fructus est, non Deo placere, sed gloriam ab hominibus com-

parare.

mitrit.

Non in multiloquio exaudiuntur homines à Deo, quasi plurimis eum verbis conentur, inslectere . Neque enim conciliat eum myltiplex orantis sermo, sed pura synceraque/orantis inrentio.

Augustin, in PfaLt 48. Hieronym. in Pfal, 146.

Ad Ephelis, & Coloff. ad Corint.

14.15. Ambrof, Au

guft.Bafilius Super Pfal.

30 Bonum est corde semper orare, bonum eriam & sono vocis Deum spiritualibus hymnis glorificare. Nihil est fola voce canere, fine cordis intentione : sed sicur ait Apostolus : Cantantes in cordibus vestris, hoc est non folum voce, sed & corde pfallentes. Vnde & alibir Pfallam spiritu, pfallam & mente.

Sicut orationibus regimur, ita psalmorum studijs delectamur. Psallendi enim veilitas tristia corda consolatur, gratiores mentes facit, fastidioso oblectat, inertes exuscitat, peccatores ad lamenta inuitat. Nam quamuis dura fint car-

nalium

911

e nalium corda, statimpfalmi dulcedo insonucrit,

32 Dum christianum non vocis modulatio, sed tantum verbadiuina, qua ibi dicuntur debeant commouere: nescostamen qua pacto modulatione canentis maior nascitur compunctio cordis, Multi enim reperiuntur, qui cantus su autice commoti sua crimina plangunt, atque exea parte magis sectuntur ad lackrymas, ex qua psalentis insonuerit dulcedo suaissima.

34 Oratio in prasenti tantum vita pro remedio peccatorum essimitur: psalmorum autem decantatio perpetuam Dei laudem demonstrat in gloriam sempiternam, sicut scriptum est: Beati qui habitant in domo rua Domine in secula seculorum laudabunt te. Cuius operis ministerium quicumque sideliter intentaque mente exequitur, quodammodo Angelis sociatur.

Plal.83. S.

## De Lectione .

### CAP. VIII.

RATIONIBVS mundamur, lectionibus instruimur: vrrunque bonum est siliceat: si non liceat, melius est orare

Oo

quam legere.

Qui/vult cum Deo semper esse, frequenter debet orare, frequenter & legere. Nam cum

2 012-

Ex August. ad verbum. serm.s: 2.de tempore to. /ut

/ guo

10

10

13 /infi

oramus cum Deoloquimur: cum vero legimus, Deus nobiscum loquitur.

omnis profectus ex lectione & meditatione procedit. Que enim nescimus, lectione discimus que autem didicimus, meditationibus conferuamus.

Ex August. 2d verbum. ibidem

4 Geminum confert donum lectio sanctarum scripturarum siue quia intellectum mentis erudit, seu quòd à mundi vanttatibus abstractum hominem ad amorem Dei perducit. Excitati enim sapeillius sermone, subtrahimur à desiderio vitæ mundanæ; arque accensi in amore safapientiæ i tantò vana spes mortalitatis huius nobis visesse; quantò amplius legendo spes æterna claruerit.

Aug.libr. de doct.Chrift. c.12-14. Geminum est lectionis studium: primu, quomodo scriptura intelligantur: secundum, qua vtiltate vel dignitate dicantur. Erit enim antea quisque promptus ad intelligendum, qua legit, deinde consequencer idoneus ad proferendum qua didicit.

Aug.in Pfal. 112. 1 implendum. Lector strenuus potius ad secondum quæ legit, quam ad sciendum erit promptissimus. Minor enim poena est, nescire quid appetas : quam ca quæ noueris, non implere: Sicur enim legendo scire concupissimus: sie sciendo recta quæ sidicimus; mplere debemus.

7 Lex Dei & præmium habet & pænam legentibus cam. Præmium his, qui cam bene viuen-

do

do custodiunt : pœnam verò eis , qui eam malè viuendo contemnunt.

8 Omnis qui à præceptis Dei discedit opere, quoties eadem Dei pracepta legere vel audire potuerit, corde suo reprehensus confunditur: quia id quod non agit memoratur, & teste con-scientia interiùs accusatur. Vnde & Dauid Propheta deprecatur, dicens: Tune non confundar Paliss. 6. dum respicio in omnia mandata tua. Grauiter namque vnulquisq; confunditur, quando mandata Dei vel legendo, vel audiendo respicit, qua viuendo contemnit. Corde enim reprehenditur, dum mandatorum meditatione docetur: quia non impleuit opere, quod diuina didicit iuflione.

De assiduitate legendi.

#### CAP. IX.

EMO potest sensum scripturæ /san I dinina alim ctæ cognoscere, nisi legendi familiaritate, ficut est scriptum /Amaillam, & exaltabit te ; glorificaberis

abea, cum eam fueris amplexatus.

Quanto quisque magis in sacris eloquijs assiduus fuerit, tanto ex eis vberiorem intelligentia c.9. capit: sicut terra que quanto amplius excolitur, ranto vberius fructificar.

Prouerb.4. 6

Aug.lib.s.de

Quanto

quamuis sensus hebetudo sit, frequens tamen lectio intelligentiam Jachibet. auget.

5 auget.

Sicut qui tardus est ad capiendum, pro inten-

Ingenium tardius & si non per naturam per affiduitatem tamen lectionis augmétatur. Nam

tione

tione tamen boni studij præmiu percipit : ita qui præstitum sibi ex Deo ingenium intelligestitæ negligit deondemnation reus existit : quia donum, quod accepit, despicit, & per desidiam delinquit.

8 Quidam Dei iudicio donum feientie, quod negligunt, accipiunt: vt durius de rebus creditis puniantur. Tardiores autem ideò quod feire cupiunt difficulter inneniunt, vt pro maximo exercitio labotis maximum præmium habeant retributionis.

## De doctrina sine gratia.

## CAP. X.

OCTRINA fine adjustante Dei gratia, qua muis infundatur auribus, ad cor, nufquam descendir, foris quidem perstrepir, sed internis nil pro-

ficit. Tunc autem Dei sermo infusus auribus ad cordis intima peruenit, quando Dei gratia mentem intersus, vt intelligat, tangit./

2 Sicut enim quosdam slamma charitatis sue Deus illumnat, vt vitaliter sapiant ita quosdam frigudos torpentesque deserie, vt sine sensu persittant.

Plerique 'acumine intelligendi viuaces exittunt, sed loquendi inopia angustantur. Qui-

dam

# 296 S. Isid. Iun. Hispalensis Episc.

dam veto in vtrisque pollent: quia & sciendi copiam, & dicendi efficaciam habent.

# De superbis Lectoribus.

### Lornald C.A.P. XI.

Totum caput est apud Gregor.libr. 20. Moral.c. 9.



LERIQUE scientia accepta scripturatum, nonad Dei gloriam, sed ad suam laudem vtunturstum ipia scientia extolluntus, & ibi peccant, vbi peccata munda-

re debuerant.

Nunquam confequentur legendo perfectam feientiam arrogantes. Nam quamuis sapientes in superficie videantur, medullitus tamen veritatis arcana non tangunt jquia superbiæ nube præpediuntur. Semper enim superbi legunt, quartint, & nunquam inueniunt.

Dumaz legis penetraha humihbus, & bene ad Deum intrantibus parent: prauis autem arque superbis clauduntur. Nam quamuis duina eloquia in lectione arrogantibus sint aperta, in mysterio tamen clausa sunt, arque occulta.

4 th Dum fermo Dei fidelibus lus fit, reprobis autem ac superbis, quodammodo tenebreseit: & vnde illi illuminantur, inde ist excecantur.

De

## De carnalibus Lectoribus & hareticis.

#### CAP. XII.



EQVAQVAMlegem intelligit, qui carnaliter verba legis /percesit: led is qui cam fensu interioris intelligentiæ/prospicit. Nam qui/ad lite-

ram legis intendunt, eius occulta penetrare non possunt.

Multienim non intelligendo spiritalitèr scripturas,nec eas recte fentiendo in hæresim duoluti funt, atque in multis erroribus defluxerung.

In folis fidelibus religata est lex, testante Domino per Prophetam : liga testimonium, signa fais. 16 legem in discipulis meis, ne eam aut ludæus intelligat, aut hæreticus, quia non est Christi discipulus. Vnitatem quippe pacis, quam Christus docuit, non sequentur; de qua idem Dominus dicie, in hoc cognoscent omnes, quia mei estis discipuli, si dilectionem /inter vos habueritis.

Scripturas hæretici sano sensu non sapiunt, sed easad errorem prauz intelligentie ducunt : neg; semetipsos carum sensibus subdunt, sed eas peruerse ad errorem proprium pertrahunt.

Doctores errorum prauis persuasionibus, ita per argumenta fraudulentiæ illigant auditores

Ioann, 13-35

Greg.lib.10,

fuos,

Grego.lib.s. Moral, c.11.

4 Juadere

suos, ve cos quasi in labyrinthum implicent, à

Tanta est hæreticorum calliditas, vt salsa veris, malaque bonis permisceant, salutaribusque rebus plerusque; erroris sui vitus interserant, quo facilius possint prauitatem peruersi dogmatis

sub specie spersuadere veritatis.

Plerunque sub nomine catholicorum doctorum hæretici sua dicta conseribunt, ve indubitante lecta credantur. Nonnunquam etiam blasphemias suas latenti dolo in libris nostrorum doctorum inserunt, doctrinamque veram adulterando corrumpunt sessice vel adisciendo qua simpia sunt, vel auserendo qua pia sunt.

8 Cauré meditanda, cautoque sensu probanda sunt quæ leguntur, vt iuxta Apostolica monnitas & tencamus quæ recta sunt, & resutemus quæ contraria veritati existunt: Sicque in bonis instruamur, vt à malis illæsi permancamus.

De libris gentilium.

CAP. XIII.

Tota hac se tentia decit in M.ff.

cap.s. 20.

el mi.

10

OFT & ideo in ibris luis venerem impudicam, Martemque adulterum, Deum appellare voluctum, yt persuaderent

mentibus hominum quali Deum imitari malum : vt dum libidinola persuasione corum

flagitia

| flagitia confidenter com/nittunt, non quali homines peritos, fed quali coelestes. Deos imitari videantur.  I Ideò prohibetur Christianus figmenta legere poetatum, quia per oblectamenta inantum fabularum, mentemexcitant, ad incentiua libidinum. Non enim solum thura offerendo damonibus immolatur, sed etiam corum dista libernius capiendo:  Quidam plus meditati delectantur getilium dicta, propter tumentem, & ornatum somone: quam seripturam sanctam propter eloquium humile. Sed quid prodestin mundanis doctrinis peoficere, & inanescere in diuinis à sanctarum seripturam sanctarum propter eloquium figmenta, & coelestia fastidire mysteria cauendi sunt igitur tales libri, & propter amorem Sanctarum seripturarum vitandi.  Gentilium dicta exterius verborum eloquentia nitent: interius vacua virtutis sapientia manenti eloquentia autem sacra exterius incompta verbis apparentiintinseus autem mysteriorum sapientia sulgent. Vnde & Apostolus y Habemus, inquir, chefaurum istum in vasis sictilibus.  Sermo quippe Dei occultum habet sulgorem sapientia succulis.  Ideò kiri sancti simplici fermone conscripti sunt, vynon in sapientia verbi, sed in ostensione in corine, a proper sulli sancti simplici fermone conscripti sunt, vynon in sapientia verbi, sed in ostensione in corine, a proper sulli sancti simplici fermone conscripti sunt, vynon in sapientia verbi, sed in ostensione in corine, a proper sulli sancti simplici fermone conscripti sunt, vynon in sapientia verbi, sed in ostensione in corine, a proper sulli sancti simplici sermone conscripti sunt, vynon in sapientia verbi, sed in ostensione in corine, a proper sulli sancti simplici sermone conscripti sunt proper sulli sancti simplici sermone conscripti sunt proper sulli sancti simplici sermone conscripti sunt proper sulli sunt proper sulli sul |                                                  | 4              |           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|----------------|-----------|
| mines perios, sed quast coelestes Doos imitari videantur.  2 Hdeò probibetur Christianus sigmenta legere poetarum, quia per oblectamenta inantum fabulatum, mentemexcitant, ad incentiua libidinum. Non enim solum thura offerendo demonibus immolatur, sed etiam corum dista libentius capiendo:  3 Quidam plus meditari delectantur getilium dicta, proper tumentem, & ornatum strmoné: quam seripturam sanctam propter eloquium humile. Sed quid prodestin mundanis doctrinis pressicere, & inanescere in diusinis i. (Laduca sequi sigmenta), & estelestia sastidire mysteria: cauendi sunt igitur tales libri, & propter amorem Sanctarum seripturarum vitandi.  4 Getitilium dicta exterius verborum eloquentia nitent: interius vacua virtutis sapientia mane nente eloquentia autem facra exterius incompta verbis a pparentintrinsecus autem mysteriotum sapientia sulgent. Vnde & Apostolus J Habemus, inquir, thesaurum situm in vasis sictilibus.  5 Sermo quippe Dei occultum haber sulgorem sapientia & veritatis, repositum in verborum vilissimis vasculis.  6 Ideò horisancti simplici sermone conscripti sunt, vylnon in sapientia verbi, sed in ostensione si corine, a | Sententiarum. Lib. 111. 299                      | 1 10           | ,         |
| mines perios, sed quast coelestes Doos imitari videantur.  2 Hdeò probibetur Christianus sigmenta legere poetarum, quia per oblectamenta inantum fabulatum, mentemexcitant, ad incentiua libidinum. Non enim solum thura offerendo demonibus immolatur, sed etiam corum dista libentius capiendo:  3 Quidam plus meditari delectantur getilium dicta, proper tumentem, & ornatum strmoné: quam seripturam sanctam propter eloquium humile. Sed quid prodestin mundanis doctrinis pressicere, & inanescere in diusinis i. (Laduca sequi sigmenta), & estelestia sastidire mysteria: cauendi sunt igitur tales libri, & propter amorem Sanctarum seripturarum vitandi.  4 Getitilium dicta exterius verborum eloquentia nitent: interius vacua virtutis sapientia mane nente eloquentia autem facra exterius incompta verbis a pparentintrinsecus autem mysteriotum sapientia sulgent. Vnde & Apostolus J Habemus, inquir, thesaurum situm in vasis sictilibus.  5 Sermo quippe Dei occultum haber sulgorem sapientia & veritatis, repositum in verborum vilissimis vasculis.  6 Ideò horisancti simplici sermone conscripti sunt, vylnon in sapientia verbi, sed in ostensione si corine, a | Hagiria confidenter comfuttunt, non quali ho-    |                | 1+        |
| videantur.  2 Ideò prohibetur Christianus sigmenta legere poetarum, quia per oblectamenta inantum fabulatum, mentemexcitant, ad incentiua libi- dinum. Non enim solum thura offerendo da- monibus immolatur, sed etiam corum dicta li- bentius capiendo:  3 Quidam plus meditati delectantur getilium dicta; propter tumentem, & ornatum stormone: quam seripturam sanctam propter eloquium humile. Sed quid prodest in mundanis doctrinis suppessicere, & inanescere in divinis ? (Laduca sequi sigmenta, & celestia fastidire mysteria? cauendi sunt igitur tales libri, & propter amorem San- ctarum seripturarum vitandi.  4 m Getitulum dicta exterius verborum eloquen- tia nitent: interius vacua vitrutis sapientia ma- nente eloquentia autem sacra exterius incompta verbis apparentiantrinsecus autem mysteriorum sapientia supper dei occultum habet sulgorem sapientia & veritatis, repositum in verborum vi- lissimis vasculis.  6 Ideò libri sancti simplies fermone conscripti sunt, vylnon in sapientia verbi, sed in ostensione spiritus homines ad sidem perducerentur. Nam  4. Corinta.  6 Corinta.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | mines peritos, sed qual coelestes Deos imitari   |                | 7         |
| poetarum, quia per oblectamenta inanum fabulatum, mentemexcitant, ad incentiua libidinum. Non enim folum thura offerendo damonibus immolatur, fed etiam corum dicta libentius capiendo:  Quidam plus meditati delectantur getilium decta, propter tumentem, & ornatum tormone: quam feripturam fanctam propter eloquium humile. Sed quid prodeft in mundanis doctrinis il profecre, & inanelecre in divinis h. (Laduca fequi figmenta), & celeftia faftidire mysteria) cauendi funt igitur tales libri, & propter amorem Sanctarum feripturarum vitandi.  4. Gentulum decta exterius verborum eloquentia nitent: interius vacua virtutis fapientia manente eloquentia autem facra exterius incompta verbis apparentiantrinsecus autem mysteriorum fapientia fulgent. Vnde & Apostolus ) Habemus, inquit, she faurum istum in vasis sictilibus.  Sermo quippe Dei occultum habet sulgorem fapientia & veritatis, repositum in verborum vilistimis vaculis.  Ideò libri fast eti fimplici fermone conserpti funt, vynon in sapientia verbi, sed in ostensione fipirius homines ad fidem perducerentur. Nam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | videantur.                                       | Grat. D. 37.   | -/        |
| poetatum, quia per osiectamenta inatum fabularum, mentemexcitant, ad incentiua libidinum. Non enim folum thura offerendo demonibus immolatur, fed etiam corum dicta libentius capiendo:  3 Quidam plus meditati delectantur getilium dicta; propter tumentem, & ornatum tormoné: quam feripturam fanctam propter eloquium humile. Sed quid prodestin mundanis doctrinis appendicere, & calestia fastidire mysteria: cauendi sunt igitur tales libri, & propter amorem Sanctarum serpturarum vitandi.  4 or Gentilium dicta exterius verborum eloquentia nitent: interius vacua vitrutis fapientia mannente eloquentia autem facra exterius incompta verbis apparentiantrinsecus autem mysteriorum fapientia sulgent. Vnde & Apostolus 1 Habemus, inquit, the sautem sultum in vasis sictilibus.  5 Sermo quippe Dei occultum habet sulgorem sapientia & veritatis, repositum in verborum vilissimis vasculis.  6 Ideò libri satisti simplici fermone conscripti sunt, vynon in sapientia verbi, sed in ostensione solitum, vynon in sapientia verbi, sed in ostensione solitum sol |                                                  | hibetur.Luo    |           |
| dinum. Non enim solum thura offerendo da- monibus immolatur, sed eriam corum dicta li- bentius capiendo:  Quidam plus meditati delectantur getilium dicta, proprer tumentem, & ornatum stormone: quam seripturam sanctam proprer eloquium humile. Sed quid prodect in mundanis doctrinis supperfecere, & inanescere in divinis ? (Laduca sequi figmenta . & celestia fastidire mysteria? cauendi funt igitur tales libri, & propter amorem San- ctarum seripturarum vitandi.  4. Getitulum dicta exterius verborum eloquen- tia nitent: interius vacua virtutis sapientia ma- nente eloquentia autem sacra exterius incompta verbis apparentiantrinsecus autem mysteriorum sapientia fulgent. Vnde & Apostolus ; Habe- mus, inquir, she saurum istum in vasis sictilibus.  Sermo quippe Dei occultum habet sulg orem sapientia & veritatis, repositum in verborum vi- lissimis vasculis.  Ideò libri sancti simplies fermone conscripti funt, vynon in sapientia verbi, sed in ostensione spiritus homines ad sidem perducerentur. Nam  "Corinta."                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                  | P41.7. C. 107. |           |
| monibus immolatur, sed etiam corum dicta libentius capiendo:  3 Quidam plus meditari delectantur getilium dicta, propter tumentem, & ornatum formone: quam seripturam sanctam propter eloquium humile. Sed quid prodestin mundanis doctrinis suppessicere, & inamescere in diusinis in Caduca sequi figmenta; & celestia fastidire mysteria: cauendi sunt igitur tales libri, & propter amorem Sanctarum seripturarum vitandi.  4 or Gentilium dicta exterius verborum eloquenta nitent: interius vacua vitrutis sapientia mannente eloquentia autem facra exterius incompta verbis apparentiantrinsecus autem mysteriorum sapientia sulgent. Vnde & Apostolus j Habemus, inquit, che saurum istum in vasis sictilibus.  5 Sermo quippe Dei occultum habet sulgorem sapientia & veritatis, repositum in verborum vilissimis vasculis.  6 Ideò libri sancti simplici sermone conscripti sunt, vylnon in sapientia verbi, sed in ostensione sa sictili sunt, vylnon in sapientia verbi, sed in ostensione sa sictili sunt, vylnon in sapientia verbi, sed in ostensione sa sictili sunt, vylnon in sapientia verbi, sed in ostensione sa sictili sunt, vylnon in sapientia verbi, sed in ostensione sa sictili sunt, vylnon in sapientia verbi, sed in ostensione sa sictili sunt, vylnon in sapientia verbi, sed in ostensione sa sictili sunt, vylnon in sapientia verbi, sed in ostensione sa sictili sunt sunt sa sictili sunt sunt sunt sunt sunt sunt sunt sunt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                  |                |           |
| bentius capiendo:  3 Quidam plus meditari delectantus gétilium dicta; propter tumentem , & ornatum formoné: quam feripturam fanctam propter eloquium humile. Sed quid prodeft in mundanis doctrinis in profecere, & inanefeere in diuinis r. Caduca fequi figmenta; & celeftia faftidire mysteria cauendi sunt igur tales libri, & propter amorem Sanctarum senpturarum vitandi.  4 in Gentilium dicta exterius verborum eloquentia nitent: interius vacua virtutis sapientia mannente eloquentia autem facra exterius incompta verbis apparentiantrinsecus autem mysteriorum sapientia sulgent. Vnde & Apostolus; Habemus, inquir, the faurum istum in vasis sictilibus.  5 Sermo quippe Dei occultum habet sulgorem sapientia & veritatis, repositum in verborum vilissimis vaculis.  6 Ideò libri sancti simplici sermone conscripti sunt, vylnon in sapientia verbi, sed in ostensione si corine. L. Corine. |                                                  | 7-1            | 200       |
| Quidam plus meditati delectantur getilium dicta, propter tumentem, & ornatum formone: quam feripturam fanctam propter eloquium humile. Sed quid prodeftin mundanis doctrinis proficere, & inanefeore in diuinis ? . Caduca fequi figmenta , & celeftia fattidire mysteria? cauendi funt igitur tales libri, & propter amorem Sanctarum feripturarum vitandi.  4. Gentilium dicta exterius verborum eloquentia nitent: interius vacua virtutis sapientia manente eloquentia autem facra exterius incompta verbis apparentiintrinsecus autem mysteriorum sapientia sulgent. Vnde & Apostolus ; Habemus, inquir, the faurum istum in vasis sictilibus.  5. Sermo quippe Dei occultum haber sulgorem sapientia & veritatis, repositum in verborum vilissimis vasculis.  6. Ideò libri sancti simplici fermone conscripti sunt, vynon in sapientia verbi, sed in ottensione spiritus homines ad sidem perducerentur. Nam  4. Corint. 1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                  | 1              |           |
| dicta, propret tumentem, & ornatum fermoné:  quam feripturam fanctam propret eloquium humile. Sed quid prodeft in mundanis doctrinis l'preficere, & inameleere in diuinis i. (Laduca-fequi figmenta', & celeftia fastidire mysteria) cauendi funt igitur tales libri, & propter amorem San- ctarum feripturarum vitandi.  4. Gentulum dicta exterius verborum eloquen- tia nitent: interius vacua virtutis sapientia ma- nente eloquentia autem facra exterius incompta verbis apparentintrinsecus autem mysteriotum sapientia sulgent. Vnde & Apostolus J. Habe- mus, inquir, the faurum istum in vasis sictilibus.  Sermo quippe Dei occultum haber sulgorem sapientia & veritatis, repositum in verborum vi- lissimis vasculis.  Ideò libris sanctis simplici fermone conscripti funt, vynon in sapientia verbi, sed in ostensione spiritus homines ad sidem perducerentur. Nam  4. Corint. 1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                  |                |           |
| quam feripturam fanctam propter eloquium humile. Sed quid prodectiin mundanis doctrinis lipeoficere, & inanefecre in diuinis? (Laduca fequi figmenta), & collettia fastidire mysteria? cauendi fiunt igitur tales libri, & propter amorem San- ctarum feripturarum vitandi.  4 in Getitulum dicta exterius verborum eloquen- ria nitent: interius vacua virtutis fapientia ma- nente eloquentia autem facra exterius incompta verbis apparentiintrinfecus autem mysteriorum fapientia fulgent. Vnde & Apostolus; Habe- mus, inquit, the faurum istum in vasis fictilibus.  5 Sermo quippe Dei occultum habet fulgorem fapientia & veritatis, tepositum in verborum vi- lissimis vasculis.  6 Ideò kbri fast & fimpliet fermone conscripti funt, vynon in sapientia verbi, sed in ostensione fpiritus homines ad fidem perducerentur. Nam  4. Corinta.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                  | of promoting   | 10        |
| humile. Sed quid prodech in mundanis doctrinis suppericere, & inanelecre in divinis ?. (Laduca fequi figmenta , & celeftia faftidire mysteria? cauendi funt igitur tales libri, & propter amorem San- ctarum seriprurarum vitandi.  4. Gentulum deta exteriis verborum eloquen- tia nitent: interius vacua virtutis sapientia ma- nente eloquentia autem sacra exterius incompta verbis apparentiantrinsecus autem mysteriorum sapientia sulgent. Vnde & Apostolus ) Habe- mus, inquit, she saurum istum in vasis sictilibus.  5. Sermo quippe Dei occultum habet sulgorem sapientia & veritatis, tepositum in verborum vi- lissimis vasculis.  6. Ideò libri satisti simplici fermone conserpti funt, vynon in sapientia verbi, sed in ostensione spiritus homines ad sidem perducerentur. Nam 4. Corinta.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | course ferinturam fanctam proprer eloquium       |                | 1 1       |
| ingmenta , & celetta fatidire mysteria cauendi sunt igitur tales libri , & propter amorem Sanctarum serpturarum vitandi.  4 m Gentilium dicta exterius verborum eloquentia nitent: interius vacua virtutis sapientia manenti eloquentia autem sacra exterius incompta verbis apparentiintrinsecus autem mysteriorum sapientia sulgent. Vnde & Apostolus , Habemus, inquir, the saurum istum in vasis sictilibus.  5 Sermo quippe Dei occultum habet sulgorem sapientia & veritatis, repositum in verborum vilissimis vasculis.  6 Ideò libri sancti simplici sermone conscripti sunt, vynon in sapientia verbi, sed in ostensione spiritus homines ad sidem perducerentur. Nam  4. Corint. 1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | humile. Sed quid prodest in mundanis doctrinis   | - 1            | ,         |
| figmenta, & celestia fastidire mysteria) cauendi stunt igitur tales libri, & propter amorem & an- ctarum seripturarum vitandi.  4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                  |                | · Inn for |
| ctarum scripturarum vitandi.  4 m Getitulum dicta exterius verborum eloquentia nitent: interius vacua virtutis sapientia manantente eloquentia autem sacra exterius incompta verbis apparentintrinsecus autem mysteriorum sapientia sustemine virtum sapientia sustemine virtum sapientia sustemine virtum sustemine verbis sapientia sustemine sustemine verbis sapientia sustemine sustemine verbis sapientia sustemine verbis semine verbis sustemine verbis  | figmenta, & coleftia fastidire mysteria? cauendi | - 4            |           |
| tia nitent i interius vacua virtutis fapientia mannente eloquentia autem facra exterius incompta verbis apparentiantinfecus autem mysteriorum fapientia fulgent. Vnde & Apostolus 1 Habemus, inquir, shefaurum istum in vasis sictilibus.  Sermo quippe Dei occultum habet sulgorem fapientia & veritatis, repositum in verborum vilissimis vaculis.  Ideò libri fanti simplici fermone conscripti sunt, vynon in sapientia verbi, sed in ostensione spiritus homines ad sidem perducerentur. Nam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                  |                | 10        |
| tia nitent: interius vacua virtutis sapientia mannetic eloquentia autem sara exterius incompta verbis apparentintrinsecus autem mysteriorum sapientia sulgent. Vnde & Apostolus 1 Habenus, inquit, shefaurum istum in vasis sictilibus.  Sermo quippe Dei occultum haber sulgorem sapientia & veritatis, repositum in verborum vilissimis vasculis.  Ideo libri sancti simplici sermone conscripti sunt, vynon in sapientia verbi, sed in ostensione spiritus homines ad sidem perducerentur. Nam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                  | 1 -1           | 1         |
| nente eloquentia autem facra exterius incompta verbis apparentiantrinfecus autem myfferiorum fapientia fulgent. Vnde & Apostolus ; Habe- mus, inquir, the faurum istum in vasis sictilibus.  Sermo quippe Dei occultum habet fulgorem fapientia & veritatis, tepositum in verbosum vi- lissimis vasculis.  Ideò libri fast di simplici fermone conscripti funt, vynon in sapientia verbi , sed in ostensione spiritus homines ad sidem perducerentur. Nam  "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                  |                | 43 -      |
| verbis apparent:intrinsecus autem mysteriorum fapientia suspentia. Vnde & Apostolus J Habe-mus, inquit, schefaurum istum in vasis sictilbus.  5 Scrimo quippe Dei occultum habet sulgorem fapientia & vertatis, tepositum in verborum vilissimis vasculis.  6 Ideò kiri sancti simplici fermone conscripti sunt, vynon in sapientia verbi sed in ostensione spiritus homines ad sidem perducerentur. Nam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                  |                |           |
| fapientia fulgent. Vnde & Apostolus ; Habe- mus, inquir, the faurum istum in vasis sictilibus.  Sermo quippe Dei occultum habet fulgorem fapientia & veritatis, tepositum in verbosum vi- lishimis vasculis.  Ideò libri sasculis simpliei fermone conscripti funt, vynon in sapientia verbi , sed in ostensione spiritus homines ad sidem perducerentur. Nam  "". Corint.a. "".                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                  |                | 2 500     |
| mus, inquit, the faurum istum in vasis sictilibus.  Sermo quippe Dei occultum haber sulgorem supientia & veritatis, repositum in verborum vilissimis vasculis.  Ideò libri sancti simplici fermone conscripti sunt, vynon in supientia verbi, sed in ottensione spiritus homines ad sidem perducerentur. Nam  ". Corinc. a.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                  | 2. Corinch.4.  | -         |
| Sermo quippe Dei occultum habet fulgorem fapientia & veritatis, repositum in verborum vi- lissimis vasculis.  Godon dei sancti simplici sermone conscripti sunt, vynon in sapientia verbi, sed in ostensione spititus homines ad sidem perducerentur. Nam 4.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                  | 7.             | 1 7 4     |
| fapientia & veritatis, repositum in verborum vi- lishmis vasculis.  G. Ideò bori sancti simplici fermone conscripti sunt, vynon in sapientia verbi, sed in ostensione spiritus homines ad sidem perducerentur. Nam 4.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                  |                |           |
| lissimis vasculis.  1 Ideo hbri sancti simplici sermone conscripti sunt, vynon in sapientia verbi sed in ostensione sed sidem perducerentur. Nam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Capientiz & veritaris repositum in verborum vi-  |                |           |
| Ideò bbri lata i fimplici fermone conferipti<br>funt, vynon in sapientia verbi , sed in ostensione<br>spiritus homines ad fidem perducerentur. Nam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                  |                | -         |
| funt, vynon in sapientia verbi, sed in oftensione i. Corinca.  Spiritus homines ad fidem perducerentur. Nam  4.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                  | Sec. 12.7      | 194"      |
| spiritus homines ad fidem perducerentur. Nam 4.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                  | 1              | -         |
| Pn Gdin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                  |                | /         |
| t all a little                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Pp 2 fidia-                                      |                |           |

fi dialectici acuminis versutia, aut rethorica artis eloquentia editi essenti nequaquam putaretur fides Christi in Dei vittute, sed in eloquentia humana argumentis consistere: nec quesquam erederemus ad sidem diuino inspiramine protucari, sed potius verborum caliditate sedure.

7 ... Omnis fecularis doctrina spumantibus verbis

resonant; ac. poesse/eloquentiz tumorem artollens, per doctrinam simplicem & humilem/Ohrifijeuacuata est; sicut scriptum est: Nonne stultam secit Deus sapientiam huius mundi?

Faltidiofisarque loquacibus scriptura fancta minus propter sermonem simplicem placent. Genetilenim eloquentic comparata videtur illis indigna Quod si animo humili myteria eius intendant, confestim aduertunt, quam excelsa, qua in illis despiciunt.

In lectione non verba, led veriras est amanda, Sapeautem reperitur simplicitas vendica, & falfitzscomposita: que hommem suis erroribus illícit., & per linguae ornamenta laqueos dulces daspereit.

ro Nil aliud agit amor mundanæ scientæ, nisi extolere laudibus hominem. Nam quantò maiora suerint literaturæ studiaráto animus arrogantiæ sastu instatus maiore intumescir la chanta. Vnde & bene Plassi vait. Quía non cognoui hieraturam introibo in potentias Domini.

Sim-

Int /per

1. Corint 1.

Ambrof. epi ftol2 4.2d S2 binû in prin.

/ uf \_ Pfal.70.16.

Simplicionibus literis, non est preponendus prucus grammatica artisi : Meliores sunt enim communes litera, quia simpliciores ; & ad solam humilitatem legentium pertunentes : ille vero nesquiores, quia ingerunt hominibus perniciosam mentis elationem.

12. Meliotes elle grammaticos, quam hereticos.

Heretici enim lenferi fireci hominibus perfuadendo propinant: Grammaticorum autem doctrina potest etiam proficere ad vitam dum fuentidad meliores vius allumpta.

### card contract C.A.P. XIIII minchil d

VM fit vills ad inftruendum leletto, adhibita tamen collatione maiorem intelligentiam præbet Melius eft chim conferre, quam legere.

2 Collatio autem docibilitatem facit: Nani propolitis interrogationibus cunctatio rerum excluditur, & sepe obiectionibus latens veritas approbatur. Quod enim obscurum aut dubium est, conserendo cito perspicitur.

Muleum profunt in collatione figura, Res enim, qua minus per se aduertuntur, per comparationem rerum facile capiuntur. Nam

fæpe

/h.

/

I Pro aliqua anidenci often-

sæpe sub specie alia, spiritales causas scripturæ diuinæinsmuant; & nis 'peraliquam euidentem ostensionem, vix apparet occulta legis mysteria.

2. ad Timot. a. Re ad Titum 3. 9. 2 Enim oriantur harefesett.

4 Sicut instruere solet collatio, ita contentio de-. ftruit . Hæcenim/relicto fenfu ver itatis, lites generat, & pugnando verbis eriam in Deum blafphemiam ingerit. Inde 1& hærefes & schismata. equibus subuertitue fides , veritas corrumpitur, 

Contentiosorum/ ftudium, non pro veritate, sed pro appetitu laudis certale, tantaque est in his peruersitas, vt veritati cedere nesciant, iplamá; rectam doctrina euacifare contendant.

In dispuratione/infidelium cauenda est propositionu artificiosa subtilitas, que callidis obiectionibus retia tendire ita enim versutis assertionibus prauorum disputatio inflodatur, ve recta

esse simulent, que peruersa persuadent.

Lectio memoria auxilio eget. Quod si fuesit naturaliter tardior, frequenti tamen meditatione acuitur, ac legendi assiduitate colligitur.

Sape prolixa lectio longitudinis causa memo riam legentis/oblitelat . Quod fi breuis fit, fubmotoque libro, sententià retractetur in animo, tunc sine labore legitur, & ea quæ lecta sunt/tecolendo memoria minime excidunt:

9 ... Acceptabilior est sensibus lectio tacita, quam aperta, amplius enim intellectus instruitur, quado vox legentis quiescit, & silentio lingua mo-

Hæc fententia in Gotth C.deeft.

uctur.

netur. Nam clare legendo, & corpus lassatur. & vocis acumen obtunditur. n'ny en l'v bie plationem fignificat: Lyailit. Le celt les

De contemplatione & actione it call Sicur feor la abome no

#### CAP. XV



cupations added agentue. CTIVA vita innocentia est operum bonorum: contemplatiua, fpeculatio supernorum : illa communis multorum est i ista vero paucorum.

2 10. Activa vita mundanis rebus bene vtitut, con de templatina verò mundo renuncians, soli Deo viuere delectatur.

· Qui prius in activa vita proficit, ad contemplationem bene confeendit. Merito enim in ista fustollitur, qui in illa viilis invenitur . Veganta Lenza

Quicufque adhuc temporalem gloriam, aut carnalem affectar concupifcentiam a contemplatione prohibetur, ve positus in actualis vita 201 operatione purgetur. In illa enim prius per exercitium boni operis cuncta exhaurienda funt vitia, vt in illa iam pura mentisacie ad contemplandum Deum quisque pertranseat. Et licet of conversus station ad contemplationem conscendere cupiat, tamen ratione cogitur, vt prius in actiuæ vitæ operatione versetur.

Exemplum cnim active, & contemplative

Grego.lib. s. in 1. Reg.ca. 15.

Gregor, li. 6. Moral, c. 28.

Gregor, li.z.

Granning

Greg.liMoral 10. C. 19.

Lualinani 240

Ezech.z.

egrediuntur ad publicum actionis , ita rurfas ab actionis manifesto ad secretum contemplationis intima revertuntur, vt intus Deum laudent vbi acceperunt, ynde & foris ad eius gloriam operantur.

8 Sicutaquilæmoris est semper oculum in ra-Greg. libr. 9. Moral. c. 23: dium folis infigere nec deflectere mis esca folius obtentuita & Sanctià contemplatione ad actualem vitam interdum reflectuntur, considerantes illa summa sic esse vtilia, vt tamen ista humilia fint paululum nostræ indigentiæ necessaria.

3În actiuz vitz genere humana intetio perfeueranter incedit : in contemplatione autem fe se per internalla resumit, quia contemplandi diutur nitate lassatura

10 Visio animalium in Ezechiele, que ibant, & Greg. ibidé.

non

## De contemptoribus mundi.

#### CAP. XVI.

Greg.li.Moral.s.c. t.



A, que saculi amatoribus chara funt, Sancti velut aduersa refugiunt:plusque aduersitatibus mudi gaudent, quam prosperitatibus

Alienos esse à Deo, quibus hoc saculum ad omne commodum prosperatur. Seruis autem Dei cuncta huius mundi contraria funt : vt dum ista aduersa sentiunt, ad celefte desiderium ardentiusexcitentur . Bullet la la

Magna apud Deum refulgent gratia, qui huic mundo contemptibilis fuerit. Nam reuera necesse est, ve quem mundus odit, diligatur à Deo.

Sanctos viros in hoc feculo legimus peregrinos este & hospites vade & reprehenditur Petrus, quod tabernaculum in monte figere cogitauit, quia Sanctis in hoc mundo tabernaculum non eft, quibus patria & domus in caloch.

Sancti virideo contempere cupiunt mundu, & motum mentis ad superna reuocare :vt ibi se recolligant, vnde/defluxerint, & inde se subtrahant, vbi dispersi sunt.

Iusti, qui rebus, honoribusque, ac vitæ blandimentis renunciant proinde se ab omni terrena possessione mortificant, vt Deo viuant: ideoque

Caculi

Greg 8.Moral. C.4 1. Ad Hebre. II. . Petri a. Matth. 17. 4 Marc.9 Luc. 9.33.1

facult hujus blanditias calcant, vt validiores ad vitam illam de huius vità mortificatione consurgant. Cuncta quippe temporalia, quasi herbæ virentes arescunt, & transeunt : ideoque pro æternis rebus, quæ nunquam arescunt, rectè ista Dei seruus contemnit, quia in eis stabilitatem non aspicit. bandniv . Tow

7 Qui post renunciationem mudi ad supernam patriam Sanctis deliderijs inhiat, ab hac terrena intentione, quasi quibuldam/pennis, subleuatus erigitur, & in quo lapsus erat, per gemitum conspicit, & vbi peruenerit, cum gaudio magno intendit. Qui verò à contemplationis requie re-- flexus , in/curis huius faculi incidit, fi ad memoriam sui reuertatur, protinus ingemiseit; quantumque fuerint tranquilla,quæ perdidit,& quam confusa sint in quibus cecidit; exipsa laboris sui difficultate cognoscit. Quid enim in hac vita laboriosius, quam terrenis desiderijs astuare? Aut quid hic fecurius, quam huius faculi nihil appetere? Qui enim hunc mundum diligune, turbulentis eius curis & solicitudinibus conturbantur. Qui autem eum odiunt, nec sequuntur ; internæ quietis tranquillitate fruentes, futuræ pacis requiem, quam illic expectant, hie quodami modo habere iam inchoant.

De

De Sanctis qui se à consortio saculi

#### GAP. XVII.

Omnia in fenfu ferè ex Gregor libr. 30.cap.23 & fequentib, vi de etià Caff. collat.3. c.6. ANCTI virifunditus faculo renufantes, ita huic mundo moriuntur vir foli Deo viuere delectentur: quantoque ab

huius faculi conucrfatione se subtrahunt, tanto internæ mentis acie præsentiam Dei & Angelicæ societatis frequentiam contemplantur.

Malorum tam praua sunt opera manisesta, ve hi qui supernam patriam desiderant; non solum mon seorum, sed & consortia sugiant. Quidam etial. corporalitér separati desiderat ab iniquis, ve corum non inuoluantur desichts. Nonnulli & si non corporali discessi sipritali tamen ab si intentione recedunt: qui esti communes sunt conversatione, discreti tamen suntcorde vel opere. Etlicet sepe in medio carnalium vitam Deus protegat electorum, tamen satis rarum est, ve quis inter saculi voluptates positus à veijs maneat illibatus, in quibus & si non citò implicetur, aliquando tamen attrabitur. Neque enim du tutus esse poterit, qui periculo proximus suerit.

Via fine offendiculo, vita monachi, sine cupiditatis & 'timotis impedimento. Dum enim quisque à consortio mundi abstrahitur, nec cu-

piditas

Gregor. ibidem. piditas eum tobligat, nec sentientem cruciat.

Bonum est corporaliter remotum esse à mundo, sed multo est melius voluntate, vtrunque vero perfectum: ille ergo perfectuseft, |qui | feculo & corpore & corde difficultus eft.

Onager vt ait Iob, contemnit ciuitatem, & 4monachi communem secularium ciuium conuersationem. Hi aduersa vitæ nostræ appetűt prospera contemnunt, vt dum ab eis hæc vita despicitur, futura inueniatur.

De praceptis altioribus monachorum.

#### C A.P. XVIII.

Li'A sunt præcepta quæ dantur fi-

delibus communem vitam in seculo agentibus: atque alia feculo huic renuntiantibus. Illis enim dicitur vt lua omnia bene gerant: istis ve sua omnia derelinquant. Illis præceptis generalibus abstringuntur: isti præcepta generalia perfectiùs viuendo

transcendunt.

Ad perfectum non sufficit, nisi vt abnegatis Grego. Ho-mil. 32, in omnibus suis etiam se ipsum quisque abneget; fed quid est seipsum abnegare, nisi /voluntatibus proprijs renuntiare? Vt qui superbus erat, sit humilis, qui iracundus, esse studeat mansuetus. Na si ita fquis/renutiet quæ possidet omnibus let 2 quisque.

Gregor. ibi

Yob.39. 7. Call collat

17.t.6.

I voluptatibus

fuis

S. Isid. lun. Hispalensis Episc.

fuis non renuntiet moribus, non est Christi discipulus. Qui enim renuciar omnibus rebus suis, fua/abnegat: qui vero renunciat moribus prauis, semetipsum scilicet abnegat. Vnde & Dominus: Qui vult, inquit, post me venire, abneget semetipfum.

De professione monachorum.

#### CAP. X¥X.

VI non rigida intentione monachi professionem sectantur, quantò fuperni amoris propositum dissolute appetunt : tantò procliuius ad mundi amorem denuò reducu-

tur. Nam professio non perfecta præsentis vitæ repetit desideria: in quibus & si/nondum monachus 'alliget opere, iam tamen alligat, cogirationis amore. Longe quippe à Deo est animus, cui hæc adhuc vita dulcis est. Iste enim quid de supernis appetat, quidue de infimis fugiat, nescit. Nam sicut scriptum est: Qui apponit scientiam, apponit & dolorem.

2Quantum quisque poruerit superna scire, quæ appetat, tanto de infimis acrius quibus inhæret dolere debet. Propter hoc enim & Iacobus Apostolus dicit : Miseri estote, lugite & plorate: rifus vester in luctum convertatur, & gaudium

310

4 ESA z alliget fe ope

ingui XIX

Ecclefit .14

2 QUANTA

Iacob:4.

in mœrore. Hinc etiam Dominus: Beari, inquit, Matth. La. qui lugent, quoniam ipfi confolabuntur. Et rursus : Ve vobisqui ridetis, quoniam fleb tis.

Qui ad hoc conversionem sanctitatis pretendit, ve alijs quandoque præesse desideret, iste non discipulus Christi, sed pravitatis sectator existit : quia non pro Deo, sed pro seculi honore portare studet crucis Christi laborem .

De humilitate monachi vel opere.

#### CAP. X/X.

VMMA virtus monachi humilitas, I eledientia, summum vitiu eius superbia est. Tunc autem se quisque monachum iudicet, quando se minimum existimauerit, etiam cum

maiora virtutum opera gesserit.

Qui mundum deserunt, & tamen virtutes præceptorum fine cordis humilitate sequentur: isti quasi de excelso graviùs corruunt, quia deterius per virtuts elationem deijeiuntur, quam

per vitia elabi potuerunt.

Omnis Dei seruus de suis meritis non debet tiores alios fieri. Nouerit autem omnis sanctus se alterius non præponere sanctitati. Semper enim Dei serui conscientia humilis esse debet ,& triftis: scilicet vt per humilitatem non superbiat,

Dei seruum sine intermissione legere, orare, & operari oportet: ne forte mentem otio deditam spiritus sornicationis subripiat. Cedit enim labori voluptas: animum autem vacantem cito praoccupat. Contuêre Salomonem per otium multis fornicationibus inuolutum: & per fornicationis virium vsque in idolatriam lapsum.

De monachis qui curis saculi occupantur.

CAP. XXI.

I qui pro Dei 'amore seculo renuntiat, & tamen curis rerum familiarium implicantur : quantò se rerum studijs occupant, tantò à charitate diuina seipsos "sepa-

rant.

2 pertinaat,

/ut

Ierem.48.10

Augustin ad frat in Fremo ferm.17. topr. 10. Reg. 3. C.11.

R R

Sales II

. fubtrahus

orant, Qui simul & terrenis parere curis, & diuio nis fexerceit fludentsverunque complecti fimul 3 exerciti må datis erc. non yalent. Nam duas curas pariter ineffe pe-Matth.6. A.4 Chari humano non posso du que se fervientem dominis, fytrifque placere, difficile estifion a seri. 2 11 Nisi prius à secretioribus cordis expellatur . Tillegoldine. importuna fecularium multitudo curarum vani-1 Remb. ma que intrinfection liadent nequaquativ politigit. Sinces mortun Nam dum fe per innumeras seculi cogitationes sparget, ad confiderationem fui fe hallatenus obte ita rot deber cono mice data sigillos Arguitur eorum tempor, qui Deo vacare volentes, & mundo renunciant, & curas proprias aspernantur; sed dum propinguorum vulttates procurant, à Dei amore se separant. Vir spiritalisita prodesse debet suz propin-Gregor. lib. quitati, vt dum illis gratiam carnis præstare stu-Moral, 7. c. det ; iple à spiritali proposito néquaquam decli+ d net. Multi enim monachorum amore parentum o iurgijs sinuolum terrenis curis, sedetiam forensibus 6 involventur ralifalute animas firas / perditorunt. 7 perdant. Interdum ordinata discretio est, dum negatur / parenti quod præstatur extranco: vt noueris 8 ргоміню. non prohiberi pietatis officium; fed negari carnalitatis affectum . Parentibus enim carhaliter Proxis præstat ur, quodextraneis piè impenditur. 6 Sicut nostra nobis non odienda estanima sed Luc. 12. eius carnales affectus odio habere debemus : ita

Rr

nec

371 36

Sententiarums Lib. NI.

10 odiffe.

Grego.lib.7. Moral. c.18. 1. Reg.6. nec parentes odio à nobis habendi funt, sed corum impedimenta, que nosis ab itinere recto prapediunt: dum tamen Dominus ita/præcipit à nobis parentes. codire, seu & animas nostras.

7 Figuram fanctorum virotum renuntiantium feculo vaccas defignaffe allophilorum aream Deigeftantes: Nam ficurilla: plgnorum affectibus à recto itinere minime digreffa funcita feculia in fanctus nundo renuncians, parentela obtentu non debet à bono mpediri propofito.

De his qui à Deo mundi amore pra-

#### CAP. XXII.

t oblechametis.



VLTI cupiunt conuolare ad gratiam Dei, sed timent carere soblectamente mundi. Prouocat quidem cos amor Christi, sed reuocat cu piditas seculi. Qui proinde

obliuiscuntur voti; quia capiuntur illecebris

Quacunque mens procellis vanitatum mundi huius inuolueiis, lignum confeende crucis, vt amari, idest tempestate huius seculi liberris. Nam nullus te à lacu mottis humana saluabir, Inisi cruce Christicleueris Lhistos que ment.

2 mist Christus gerwanerst, alias equerit,

Oui

Qui seculo renunciare disposuit transgressio, nis reacu aftringitur, si votum mutaueric . Atrocitèrenim in discussione dinini indicij arguendi funt, qui quod professione spoponderant, implere opere contemplerunt : . . . . . . . . . . .

Mirabiliter comparatur similitudo à voluptatibus mundi sconanti redire ad Deum, retinen- 3 comantis. etibus eum cupiditatibus scoult, ei qui dormitans exurgere 4conatur, & sopore somni deprimitur. + cogine. ex-Ille enim ad bonum noust redire, & voluptatum fascibus non finitur : Iste melius eligit vigilare, fed foporis torpore tenetur.

A bono indeterius lapsos supra carbones frigidos fieri nigriores, quia per torporem mentis ab igne charitatis Dei extincti funt: & pera mundi appetitum à luce supernæ illuminationis priuati nigredine peccatorum fuscantur.

Quidam intentionem bonz operationis metu extingunt inopiæ, nec permittuntur iufirma mente desiderata perficere: & cum indigere in mundo meruunt, à gloria superna semetipsos

abscindunt.

Multis confiliorum argumentis infidiatur eis diabolus in acquirendo plurima /qui a paucis & modicis nouerant esse contenti. Opponitigitur in corum mentes futuras filiorum egestates, s forura egepersuadet habere plurima, vnde sibi egenisque fufficiat: quatenus his blandimentis intentionem bonæ deuotionis subuertat, atque in terrenis lu-

Rr

cris

cris deceptam mentem reducar!

30 Multis argumentis infidiatur diabolus eis, qui renunciant seculo, vi cius se tierum amore substernant. Graunis autem illos in concupificentijs seculi ferityquos; post renuntiationem ad mundi amorem reduxerit. Et maxime per conociam subject sibi diabolus monachum: ve quem per seculivamerom retinere non potuit; ab humilitatis culmine substahat, & superbiæ tumore sibi subditum faciat.

Dei feruus semper fallentis diaboli prauidere debet insidias, semagis in bonis operabus cordis debet adhibere cautelans ne per variam glottiam perdat semetipsum a percar semetaque bona amittat, que reste agendo obtinuerat.

De factantia.

CAP. XXIII.

3

A m in factis, quam in dictis /cauenda oft iactantia flenda tamen est ruina, qua fibi officue magis, quam Deo placere, & laudem ab hominibus comparare sudonar.

Vanus & etroris est animus plenus; famam appetere, & ad capiendam terienam laudem studium dare. Circuifpice temesipsum homo, nihilque tibi arrogeside his qua in te sunt

المما

Grego.li.16. Moral, c. 16.

I cavendă esse

inflantiam.

præter peccatum I Non declinat ad dexteram qui non sibi, sed Deo tribuit bona quæ agit: neq; ad finistram se vertit, qui de druina indulgentia peccandi licentiam non præsumit. Hoc est quod Propheta ait: hæc via, ambulate in ea, neque ad dexteram, neque ad finistram declinantes.

Deuterone. Augustin. in

3 Verum est quod natura expetit delectari in laudibus: sed tunc recte, si in Deo, non in se quisq; laudetur, sicut scriptum est: In domino laudabitur anima mea

Pial.33.2 Augusti, lib.

Sæpe vanam gloriam contemnendo in aliud genus elationis inciditur, du in se quis g'oriatur, pro co quod contemnat ab hominibus laudem. "Quibuldam concessum est franti benerage-

re, & fructum boni operis non habere, quod ipli fibi auferunt per studium humanæ iactantiæ.

6 Semper suam aspiciant fæditarem, qui vanæ gloriæ fauores diligunt, & perdidisse bonum opus doleant, quod pro humana oftentatione fecerunt Shall a

Greg. libr.8 Moral c. 36

Amator vanæ gloriæ, vnde possit semper laudari agere non quiefeir: & fubinde illi vires vanitatis prauus appetitus auget.

3 citius

8 Boni operis inchoatio, non debet /cit palam ad hominum cognitionem venire : ne dum boni inchoatio humanis oculis reseratur, à virtute perfectionis inanescat finetio sanctitatis. A'nte maturitatis enim tem pus, messes florentes cito percunt, germinaque inutilia fiunt.

4 ceptio. Alius C. inceptio.

Virtu-

Gregor, ibidem. 4.Reg.20. y Virtutes fanctorum per oftentationis appetitum dominio dæmonum fubijeiuntur immundorum, ficut Ezechias Rex, qui diuitias fuas
Chaldeis per iactantiam prodidie, & proptereà
perituras per Prophetam audiuat: vt fignificaret Dei feruum/fuas,dum vane gloriæ studio prodiderit, perdere,& statim dæmonès suorum operum dominos facere, sicut ille per oftentationem
Chaldeos ferum suarum dominos fecit.

Grego. ibid. c.38. 5 agidam exo Optima est illa discretio, vt & nota sint opera nostra ad Dei Jaugendam: & occulta pro elatione vitanda humana. Ille autem debet publicare bonum, quod agit, qui perfecta humilitate fundatus, nullaiam elatione contingitur. Nam qui se intelligit adhuc amore laudis pulsari, facta bona in occulto agat, ne sorte que gerit perdat.

Interdum viri fancti dum cupiunt funditus fuam mutabilitatem corrigere, aliquando tumo retanguntur elationis sua conscij actionis iustitræ: sed ab huius subreptionis malo humilitatis

compunctione purgantur.

1.2 Viri Sancti nonnunquam quosdam de seaudientes instruunt, & tamen in his alta se consideratione custodiunt : ne dum altos à terrena intentione erigunt, ipsi in terrenæ laudis appesitu demergantur.

13 Quidam per incautam virtutum iactantiam relabuntur ad vitia; & quidam dum vitiorum simpulsum frequenter plangunt, de ipsa infir-

6 impulso.

mitate

mitate per humilitatem validius conualesc unt.

14 · Plerunque vtile est arrogantibus deseri à Deo, quatenus fuæ infirmitatis cofcijad humilitatem redeant, & humiles post casum existant.

Nonnulli falsa opinione arrogantiæ se esse perfectos exiltimant, dum non fint:qui bortis tentationibus finnotescant.

Tanto quisque sit veritati vicinior, quanto se esse longius ab ea fuerit arbitratus. Hoc enim humilitatisett, quæ Deo hominem iungit.

Sicut solis radius dum conspicitur, acies 80cu lorum hebetatur: sic & qui immoderate 9altiora scrutatur, ab intentione veri obtunditur.

18 Sicut aquila exalto ad escas collabitur : sichomo de alto bonæ conversationis per carnalem appetitum ad inferiora demergitur.

De Hypocress.

CAP. XXIIII.

Y POCRITA verba Sanctoru habet, vitam non habet: 1& quos per fermonem doctrinæ genuerit, no fouet exemplis sed deserit; quia quos verbo ædificat, vita & mo-

ribus destruit.

Hypociæsimulatores dicuntur, qui iusti no essequarunt, sed tantum videri cupiunt. Hi mala

8 oculi. o alta de fe.

Greg.li.Moral. 31.cap.6.

ER hoc capet ferè ad August lide conflictu vitioru & vir-

Greg.lib. 15. Moralic.2.& lib. 18.c.4.

agunt, .

August. vbi

agunt, & bona profitentur. Per ollentationem equippe boni apparent, per actionem vero mali

Omnia possuntà simplicibus vitta perpetrari, simulatio vero & hipocriss non commutitur, niss à male assuris per caliditatem, valentibus vitia sub specie virtutum celare, & non veram sanchitatem obsiscere.

August.ibid.

fupra.

Sanctinon solum gloriam supra modum suu omnino non appetunt: sed euam hoc ipsum videri refugiunt, quod esse meruerunt. Hypocrite autem maliuz suz occulta tegentes ante oculos hominum, quadam innocenta sanctitate se vestiunt, vt venerentur. Quibus benè diuina voce dicitur: Vz vobis hypocritz, quia similes facti estis sepulcris dealbairs, quz foris quidem apparent hominibus speciola, intus vero plena supra servicio sundem supra servicio sundem servicio servicio sundem servicio sundem servicio servicio sundem servicio ser

Marth.23.47 Lucz.11.44

Aug.vbi fup.

Dupliciter damnantur hypocritæ, fiue pro occulta iniquitate, fiue pro aperta fimulatione. Ex illo enim condemnantur, quia iniqui funt: ex isto, quia ostendunt quod non funt.

August.ibid.

Non semper latent hypocritz, nam etsi in principio suiquidam non pateant, prius tamen quam vita corum siniatur, quam simulate vixenint, deteguntur. Omne enim synceru permanetină quz simulata sun, dutturna esse non possunt.

Non

Non corum desperanda est falus, qui adhuc Augustibia - aliquid terrenum fapiunt, du possint, & in occultis agere vaide inftificentur. Hi enim meliores funt hypocritis, co quod mali fint in aperto, & in occulto boni . Hypocritæ vero in occulto mali sunt, & bonos se palam ostendunt.

Hypocritam iustus arguere prohibetur, ne deterior castigatus existat decete Salomone, Noli

sarguere deriforem ; ne oderitte.

De Inuidia. qued B. Teb Inden parietti : Namilam paur a It like the C An Ploox X V proflorgrin

> LVOR alieni boni suum punit authorem. Nam vnde bonus profi-

cit, inde inuidus contabescit. Homines praue viuentes sieut de bonorum laplibus gratulatur:

ita de corum recte factis, bonique perseuerantia at confunduature la null . madahur arritum

Inuidus membrum est diaboli, cuius inuidia mors introibit in orbé terrarum, sicut & superbus membrum est diaboli, de quo scriptum est: Omne sublime videt: Et ipse est rex, super omnes filios superbiz.

Nulla est virtus, quæ non habeat contrarium inuidiæ malum, sola miseria caret inuidia, quia nemo inuidet nilero, cui re vera non luor obij-

citur,

SI

Moral C. 17. Prouerb.9.4

Gree Ji. Morals.cap.24. part. 3. curz Pastor. admonit.41. Ex Greg.lib. Moral 19.C. 3. Sapient. 2. Iob AL

Greg. ibid.

dancier :

10

16.

1,

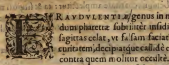
7 de.

Iobr.

Genel 19.

#### De Simulatione.

#### Sieur miner excleha peneran le min bi z haz Toron of VXX t . . A. A O veniontes of I



RAYDVLENTIE genus in modum pharetræ subrihter insidiaru fagittas celat, vt falfam faciat fecuritatem decipiatque callide cum contra quem molitur occultè.

2 3 Cauendus est inimicus qui manifestus est, sed magis ille qui videri non potest. Facile coim vincimus,quæ videmus, quæ autem non videmus, or difficileà nobis expellimus.

Raro nocetur homo ab extrancis, a fui cum non lædent. Magisenim infidijs nostrorum, quá aliorum periclitamur

Latent sepe venena circumlita melle verbo-5 rum : & randiu deceptor bonitatem simulat quousque fallendo decipiat. fice encults run action of full and the colorest

## De Odio: a

# CAP. XXVII.



On homines sed corum vitia odio Pfal,138.41 habeda funt Flebiliter autem deplorandi funt, qui odio in frattem tabescunt: & contra alios perniciosum

animi dolum feruant.

A regno

Pfal. 10. &

A regno Dei se separat, qui semetipsos à charitate dissociant situation de se

2 Sicut mater ecclesia prauè ab hominibus hareticis pramitur, sed tamen cos venientes ad se
benigna charitate amplectitur: ita & singuli nostrum quo seus que inimicos sustinemus, reuertentes materna imitatione amplecti statim debemus sed de la seus de la seux de la seus de la s

Cito est ignoscendum cuiquato, dum veniam

Nonposse peccata mitti ciqui in se peccati debita non mittit. Formam enim nobis indulgentiz Deus ex merito, conditionis nostra impositi, dum ita orare nos praecipies enite no bis debita nostra, sicut ex nos remitimus debitonbus nostris. Justum est enim Dei udicium, tantum si peccatori a se indulgeri ostendit, quantum alterutra vnusquissin se ossensi indulger.

4 Quidam de suis sidentes meritis pigrè in se delinquentibus veniam præstant : sed nihil proficit esse ilibatum à culpa, qui non est paratus ad veniam : dum potius hærmagna sit culpa, quando tardius relaxantur staterna delista.

Qui fratrem sibi tardius reconciliat, Deum sibi tardius placat. Frustra enim propitiari sibi Deum quærit, qui cito placari in proximum negligite i a concept para de la concept sibilitation.

form: 22 co as a way a time of

animal minel felliani.

De

124/enim

Marth.

ng of

130

#### present fire an entrepara of whee. Q'i estima ii agra signa De Dilectione and some lam , to me Down to Down to bo

#### musell avidera Area Area com



2000

costies, qui cum proscript and R uc. Vo funt erga dilectionem proximi confernanda; vnum ne malum quis inferaty alterum, vr bonum impendat Primum, ve caucat lædere; fe-

porquenter vi discat pizstare uni gilib 198 | pro

Amicitia estanimorum societas Hac quippe à duobus incipit. Nam minus quam inter duos dilectio effe non poterit. 1 . oci

Antiqui dixerunt de societate duorum, vnam esse animam in duobus corporibus, propter vim feilicet amoris , fidut in actibus Apoltolorum legimus. Erat illis cor vnunr, & anima vna. Non quia multa corpora, vnam habebant animam; sed quia vinculo,&igne charitatis coniuncti, vnu omnes generaliter fine diffensione sapiebant.

Augu lib.de Amicitia. c. lib. 4. Con-fell.6,

Amicicia & profperas res dulciores effe facit, August lide & aduersas communione temperat, leuiores que do eins est. ib reddit; quia dum in tribulationel amici confolatio adjungitur, nec frangitur animus, nec caderepatitur. o et a [ . millip | que l'];

Tunc yere amicus amatur, finon pro fe led pro Deo ametur. Qui vero pro le amicum diligir, inlipienter cum ampkolitum Multum in terra demerlus est qui carnalter hominem mo-

riturum

riturum plus diligit quam oportet. Qui enim intemperanter amicumamat, pro se magis illum, quam pro Deo amat. Quantum ergo bonus est, qui pro Deo fratrem diligit, tanto perniciostus, qui eum pro seipso amplectitur.

6 Plerunquè diligit in alio homo quod odit in in fe, vt potè in infantibus, Amamus enim quadam corumignatiam, & tramen odinus, quia ignaticific nolumus sic lapides equos e attera qual pet diligimus, led ramen nolumus hoc

# De Amicis fictis.

# CAPAXXIX.

ter amicus: nam in prosperitate incorta est amicus: nam in prosperitate incorta est amicitia, nec scitur virum psona, an stelicitas diligatur.
Sapa per simulationem amicitia

orpstat fraudulenter oneinnenter o action 23

Tune quisque magis sit pictati iustitizque diuinz contrarius quando despiciramicum, aliqua aduersitate percussum. Qua inre, & sibs occasionem mercelis tullit ; & erga percussionem proximi crudelis castruryelum actum est se la zarum vicerosum chritemyue superbum; Per aduersa igitur, & prospera comprobatur, si vicique

32 inter

vere

127

vere diligatur Dens & proxiquisquia di aduer [a procedunt; amircus fraudulentus detegitut, flatimque defpicit quem fe diligere fimulatit.

Amicitia certa nulla vi excluditur, nullo tempore aboletur, vbicunque enim se verterit tem-

pus, illa firma est.

Rari sunt amici, qui vsque ad finem existant chari. Nam multos à charitate, aut adversitas temporis, aut contentio qualibet actionis auertit.

6 Sepe/per honore quorunda mutantur & mores: & quos ante conglutinatos charitate habuerunt spoltquam ad culmen honoru yenerint, amicos habere despiciunt: wolen

# De amicitia ex munere orta.

# MUNICA P. XXX HOUSE

NTER veros amicos amicita ex benevolença ortur, inter fictos beneficio adiungitur.

Non functideles in amicitia quos

munus, non gratia copulat. Nam alicitò deserunt, niss semper acceperim. Diectio co chim s qua munere glutinatur, ecdem suspenso dissolutiur. Illavera est amicitia qua nisil quarit ex rebus amici, niss solam bencuolentam, scilicet ve gratis amet amantem.

Plerunq; amicitia ex necessitate vel indigentia

nascitur:

/33

t fic.

nascitur: vt 'sit per quem quisque quod desiderat, consequatur. Ille autem easts veraciter quærit, qui nihil segendo eam appetit. Nam illa ex inopia breuis est, & sucata; ista pura atque perpetua.

De concordia malorum.

#### CAP. XXXI.

MICITIA in rebus tantum bonis habenda est: nam qui ca in malo vtuorur non sibi amici, sed inimici existunt.

Concordiam malorum contrariam elle bonorum. Et ficut optandum est, vt
boni pacem habeant sum invicem sie optadum
est, vt mali invicem sint disordes. Vnanimiratem quippe malorum bonorum este contrariam
Paulus. Apostolus, probat, qui malos contra se
dividit, quos in necem suam concordasse consecordia malorum hominum dividitur, vtelectoriam via tendens ad beautivulinem non impediatur. Impeditur autem iterbonorum, si mare, hocest, vintas non dividatur iniquorum.

Many came instant colored in bear.

A STATE OF THE STA

Ad. 131 7. Exod 14. a.

De

# De correptione fraterna.

#### CAP. XXXII.



On debet vitia aliena corripere, qui adhue vittorum contagion bus feruit. Improbum est enim arguere que aquam in alio, quod adhue ple-

prehendit in semetipso.

Quiveracitèr fraternam vult corripere, ac sanare infirmitatem, talem se præstare fraternæ vtilitati sudeat, vt eum quem corripere cupit, humils corde admoneat: & hoc faciens ex compassione quasi communis periculi, ne forte & ipse subject un tentationi.

Sicurviri spirituales alient peccati emedatione expectant; na proterui delinquetibus deridendo insultant; & quantum in ipsis est, eos insuabiles putant : nec siculmant cor ad compatiendi misericordiam; sed superbientes detestantur,

atque blasphemant.

Monnunquam accidit, ve inter amicos aliqua redargutionis enutrita discord a, maiorem postea charitatem parturiat; ve pote dum corriguturea, qua displicere in amico videntur, & hoc quidem primum non sine quadam finulatione admonitus suscipit, sed correptus post modum gratias agit. At contra multi pro 'parua læsione

t VI

/35 ,

Greg.li.Moral. 23. C.14.

/30

Fo.

Greg.lib.10. 5 Moral.c.3.

3 occurrit.

vim charitatis rescindunt, & ab amore dilectio-nis se se perenniter trahunt.

Plerique correptionem suam officium charitatis existimant. Plerique verò hoc ipsum quod ex charitate corripiuntur, ad iniuriam contumelip trahunt. Vnde Jouens vi ex co deteriores efficiantur, per quod emédari obediendo potuerút.

6 Salubriter accipiunt iusti, quotiens de suis exneeflibus arguuntur. Superflua autem est humilitas corum, qui se gessisse accusant, que non admiserunt: Qui vero sine arrogantia bona facta sua pronunciat, proculdubio nequaquá peccat.

Elt quorufidam exculatio peruersorum, qui dum pro suis facinoribus arguuntur, verba iustorum prò censura declinanda obijciunt:seruãtes se divino iudicio squo puniendi sunt durius, dum temporaliter contemnunt iudicari/ fe ab hominibus.

Iniquis molesta est veritas, & amara disciplina iustitiæ: nec delectantur nisi placentia propriæ imbecillitatis: iniustitiz focundi, & steriles veritati : cæci ad contuendam lucem, & oculati ad tenebrarum afpiciendum errorem.

Corda reproborum lubrica sunt ad malum consentiendum & fluxa; ad bon was vero consen-

tiendum durislima.

Probat Salomon, & iusti emendationem correpti, & stulti obstinationem admoniti, dicens: Doce iustum, & festinabit accipere, De stulto

Grego. lib.t. fup. Ezech. Homil.7.

4 malè

Greg.li.Moral.10. C.3.

autem

autem ait: Qui etudit denforem, ipfe fibi facit iniuriam.

Nonnullos tanta esse pravitatis homines, qui dum ipsi à malo corrigi negligunt , corrigientium vitam falsa criminatione detractant : & ad sui sceleris solatium vsurpant, si vel falso compe-Lerint, quod ad infamiam bonorum obijciant, ficur est illud ex Salomone: Bona in malum con- Ecclestria uertit impius, & in electis imponit maculam. Ve autem illi, qui & luam renuit vitam corrigere, & bonorum non desinit/detrahere fame.

12 Plerique mali similes sibi in malum defendut, & patrocinio suo prauos contra correptionem bonorum suscipiunt, ne vode displicent emendentur: adijcientes in se aliena delicta, ve non tantùm de suis malis, sed ctiam de aliorum facinoribus puniantur, quorum peccata defendunt.

De Prapositis ecclesia.

CAP. XXXIIII.



IR ecclefiasticus, & cruc fixi mudo per mortificationem propriæ carnis debet: & dispensationem ecclesiastici ordinis, si ex Deivoluntate peruenerit Inolens qui-

dem sed humilis gubernandam suscipiat.

· Multis intercipit Sathanas fraudibus, eos qui i interficit.

Greg.li.cure Paftor. part. 2.C. & 6. &

vitæ,

vitæ, & sensus vtilitate præstantes, præsses, & prodesse alijs noluntædum eis regimen animarum imponitur yrenuunt sconsusius arbitrantes ociosam vitam agere, quam lucris animarum insistere. Quod tamen decepti agunt per argumentum diaboli fallentis eos per speciem boni, vt dum illosa Pastorali officio retrahte, nequaquam prosiciant, qui corum verbis atque exem-

Greg.li.Mo-

14

phs instrui poterant.
Sancti viri nequaquam occupationum secularium curas appetunt, sed occulto ordinessibi super impositas gemunt. Et quauis illas per meliorem intentionem sugiant, tamen per subditam mentem portant. Quas quidem summopere si liceat vitare sessibilitant: sed timentes occultam dispensationem Dei suscipiunt quod resugiunt, exercent, quod vitare noscuntur. Intrant enim ad cor, & ibi consulunt quid velit occulta voluntas Dei: sessibilitant sed sette esse summis ordinationibus cognoscentes, humiliant ceruicem cordis iugo dutina dispensationis.

# De indignis prapositis. CAP. XXXIIII.

s.Paralipar. Ita interpretat Grego.in Explicat. 3. Píal. pœnit. in illud: Tüc acceptabis facrif. On funt promouédiad regimen ecclefiæ, qui adhuc viti js fubiacent. Hinc est quod preceptum est Dauid non ædifi-

care visibile templum, quia sanguinum vir sbelli

frequen-

frequentia esset. Qua figura illi spiritalitèr admonentur, qui vitiorum adhuc corruptioni funt dediti, ne templum ædificent: hoc est écclesiam docere præfumant . 1. myst so i

Non debet honoris ducatum suscipere, qui nescit subiectis tramite vite melioris preire. Neque enim quisquam ad hoc tantum præficitur, vt subditorum culpas corrigat, & ipse vitijs seruiat

Qui no fe dignum ad episcopatum existimat, locum eius, qui dignus est non præoccupet. Nam tam Sanctum est sacerdotij nomen, ve nulla vitiorum nota maculari le finat. Grabius enim condemnabitur, qui indignus suscipit quod non meretur.

Qui regimen sacerdotij contendit appetere, ante se discutiat, si vita honori sit congrua:quòd si non discrepar, humiliter ad id quod vocatur, accedat : Reatum quippe cul pæ geminat, si quispiam cum culpa ad facerdotale culmen aspirat. Heu me 'miserum inexplicabilibus nodis astri-ctum, si enim susceptum regimen ecclesiastici ordinis/retineam, criminis conscius timore concutior fi vere deseram, ne deterior sit culpa susceptum gregem relinquere amplius formido: vndique mifer metuo, & in tantorei discrimine quid sequar ignoro.

Vniuscuiusque casus tanto maioris est eriminis, quantò priusquam caderet maioris erat virtutis. Præcedentium namque magnitudo vir-

tutum

tutum, crescitad cumulum sequentiu delictoru. Plerique Sacerdotes suæ magis vtilitatis causa, n quam gregis præesse desiderant : nec vt profint, præsules fieri cupiunt, sed magis vt divites fiant, & honorentur. Suscipiunt enim sublimitatis culmen, non pro pastorali regimine, sed prosolius honorisambitione, atque abiecto opere vitatis, folam nominis appetunt dignitatem!

7 m Dum mali facerdotes Deo ignorant mo fiant,

Greg. paris. Pattor cura C.T. Ofez. 8.

334

tamem ignorantura Deo ipso per Prophetam testatem: Principes extiterunt, led no cognoui, sed hoc nescire Dei reprobare est; Nam Deus mais. are a let little in the single continuor of

# boupage of De indottis praposicis,

#### TENSON LOU C. A. P. XXXV. wer in a with he enious seminary and

Greg. par. 1. Paft, cur.c. down M. R.

10 V. miniqui., & peccatores ministerium facerdotale assequi prohibentur: ritarindocti, & imperiti, à tali officio

retrahuntur. Illi enim exemplis vitam bonorum corrumpunt: isti vero sua ignauia iniquos corrigere nesciunt . 'Quomodo docere potuerunt, quod ipfi non didifcerunt 3 Definat locum docendi suscipere, qui nescit docere. Ignorantia quippe præsulum vitæ non congruit subjectorum · Cacus enim si cacum ducatum prabuerit ambo in foucam cadunt.

Sacer-

15-14.

2 Sacerdotes indoctos per Esaiam Prophetam Dominus improbat dicens ipfi, inquie, pastores lignorabunt intelligentiam. Et iterum:fpeculatores caci omnes, idest imperiti Episcopi, nescierunt, inquit, vniuersi, canes muti non valetes latrare, hoc est, plebes commissas non valentes relistedo malis p verbu doctrina defendere.

De doctrina, & exemplis prapositorum.

#### CAP. XXXVI.



A M doctrina quam vita clarere deber Ecclefialticus doctor Na doctrina fine vita arrogantem reddit; vita fine doctrina, inutilem facit.

2 Sacerdotis prædicatio operibus confirmanda est, ita ve quod docer verbo, instruar exemplo. Vera/est illa doctrina, quam viuendi sequitur forma. Nam nihil turpius est, quam si bonum quod quisque sermone prædicat, explere opere negligat. Tunc enim vulicet prædicatio/profertur, quando efficaciter adimpletur.

3 Vnus quis / pradicator, & bona actionis, & , doller bonæ prædicationis habere debet studium, nam alterum fine altero non facit perfectum: fed præ cedat iustus benè agere, vt sequenter possit

benè docere.

2 praberes peccands excuf. Matth.5.19

detur hæ ex Caff collat I C 20.de phabili tra-

S crgo.

pezita.

mics Tio.

Omnis vtilis doctor plebibus subiectis, ita se præftare debet , atq; insistere doctrina, vt quanto claret verbo, tanto clarescat & merito. Nam quod Apostolus Timotheo præcipit cum omni imperio docere; non hortatur ad tumorem fuperbiz, fed ad bonamactionem, & vira auctoritatem :videlicet ne libertatem 3perderet prædicandi, si bene doceret & male viveret. Vnde & Dominus: Qui soluerit vnum de mandaris istis minimis, & lic docuerit, minimus erit in regno calorum. Vides quod aurtoritate magisterij caret, qui quod docet anon facit.

Sieut in num smate metallum, figura & pondus inquirirur ; ita in omni doctore Ecclefialtico, quid sequatur, quid doceat, quomodo viuat. Per qualitatem igitur metalli doctrina, per figuram similitudo patrum', per pondus humilitas b delignatur. Qui sverò ab his tribus discrepauerit non metallum, sed terra erit.

De his qui bene docent, & male viuunt.

#### CAP XXXVII.

NTERDYM doctoris vitio etiam ipfa vera doctrina vilescit quia dum non viuit ficut docet, ipsam quam prædicat ueritatem contemptibilem facit.

Arcus peruerfus est lingua magistrorum do-

centium

Greg.li. Moral. 17. C. 36.

Sententiarum Lib. 111. centium bene, & viuentium male. Et ideò quafi Pfal. 77.54 ex petuerfo arcu figuram emittune dum fuam prauam vitam propriæ linguæ ictu confodiunt. 3 . Qui diuina predicant, & ex ciuldem prædica- Grego. ibid tionis dignitate viuere minus curant shabentes verbu Dei in ore, & in opere non habentes, multa bene docentes inihil autem operantes imitantur Balaam Ariolum, qui corrues opere, apertos habuit oculos ad contuendani lucem docirina 4 :10 Qui bene docer, & male viuit, tanquam as aut incyimbalum fontim facitalis, iple tamen fibi maerennelum ele del ues ut. E. silalin in interner Qui benè docet,& malè viuit, quod docet bene, viuctibus proficit: quod verò malè viuit, seip-Sum occidit. Sicut facerdos, qui/si dignoagit, ve sacerdotem decet, ministerium cius, & ipsi & alijs vtile est: indigne autem viuens, alijsquidem vtilis est loquendo; se autem interficit prauè viuendo, ac per hoc quod in illo mortuum est, proprium eius est: quod vero viuit in co,idel facrum iministerium, alienum est. Qui bene docet & male youit læquatur cere , qui bonam quidem luce præstan le vero in malis fuis consumere videtur, atque extinguere. 7 Qui bene docet, & malè viuit, videtur bonum malo coniungere, lucem tenebris/commiscere, veritatem mendacio mutare. De

## De exemplis prauorum sacerdotum.

### CAP. XXXVHIDAD



A PE per quos iustitia docetur, per ipsos peccati morbus irrêpit, & mors ad /plebem pertransit, scilicet vel dum

mala docent, vel dum praua faciunt.

Plerique sacerdotes, & clerici prauè viuentes

forma exteris in malum existunt, qui in bonis
exemplum este debuerunt. Hi enim quoscunq;
exemplo malæ conucrsationis suæ perdunt, de
illis rationem sine dubio reddituri sunt.

Ex carnalium præpositorum exemplo, plerunque sit vita deterior subditorum, & plebis merito sunt tales: sacerdotes, qui exemplo deteriore populum destruant, non ædiscent. Ex merito enim plebis nonnunquam Episcopi deprauantur, quatenus procliuius cortuant, qui

lequintur.

Capite languente catera corporis membra inficiuntur. Vnde d'Icriptum est : Omne caput languidum, & omne cor mortens, à planta pedis vsque ad verticem, non est ineo sanitas. Caput enim lauguidum, est doctor/agens peccatum, cuius malum ad corpus aperuenit, dum co vel peccante vel prauè docente pestifer languor ad spiebem subditarin transferment.

6.

a progreditur. Alis CC. prouchitur. 3 plabes subdites.

Dete-

Deteriores sunt qui siue doctrina siue exemplis, vitam moresque bonorum cortumpunt, his qui subitantias aliorum prædiaque diripiunt. Hienim eaquæ extra nos sunt sed tamen noftra auferuntus :corruptores vero morum proprienos iplos desipiunt, quoniam divitiz iu- 4 decipiunt. Horum mores corum funt . Multum erga distant damna morum à damnis temporalium rerum; duista extra nos sunt, mores verò in nobis.

## De prapositis carnalibus.

#### CAP. XXXIX.



10:00

ROVIDENTIA plerunque diui- Ex Gregor. lib. Moral, ni confilij ordinantur præpositi, 25.022. mundana & exteriora fectantes: vt dum temporalibus rebus se totos impendunt spiritales tutiorem vi-

tam contemplationis exerceant : quia dura funt quietè viuere 'volentium farcinæ curarum Episcopalium. Providet sæpe Deus curis deditos secularibus ad susceptionem regiminis : ve dum hi exteriora fine tadio procurant, spiritales rebus interioribus fine impedimento rerum terrenarum deseruiant. Dei ergo/ordinationem accusanțà quo instituuntur, qui Episcopos condemnant: dum minus spiritualia, sed magis terrena fectantur. Ex divini enim tabernaculi dispositio- Exed 16

Greg.vbifupr2 C.10.

1.Reg.14.

Gregor. vbi fup. C. 12.

Genef. g. na

3 cogitaverüt . Gregor. vbi

fup.c.st. Matth a tolog

Pfal. 31. 1.

4 diindicat.

ne ob iniurias mundi ferendas, & turbines quof daminstitui Episcopos secularibus curis infistestes :vt hi qui interius superna desiderant, nullo o terreno obliftente negotio, liberiùs hoc, quod amant, intendant. Non est itaque iudicandus à plebe rector inordinatus, dum magis nouerint populi, sui fuisse meriti, peruersi regimen suscepisse pontificis. Nam pro meritis plebium disponitura Deo vita rectoru / Exemplo David \*peccantad comparationem principum, qui ex merito plebis piæuaricantur.

Sententia damnantut Cham filij Noë, qui tuorum præpositorum culpas in publico produnt: ficut Cham qui patris pudenda non operuit, sed deridenda monttrauit / Habituri funt Jem meritum, & Iaphet, qui reuerenter operiunt, quæ patres suos excessisse cognoscunt : fitamen pa trum facta non diligant, sed tantum operiant, nec imitentur. Nam sunt qui præpositos suos peruerse iudicant, dum terrenis studijs eos plus viderint esse intentos, si vel parum iam ipsi de spiritualibus /cogimuerunt.

Rectores à Deo iudicandi sunt, à suis autem subditis nequaquamindicande fune : exemplo Domini, qui per se vendentes columbas, & nummulariorum mensas proprio cuertit flagello, & proiecit a templo, vel etiam sicut dieit Psalmitta: Deus stetit in synagoga deorum in medio auté Deos discernit.

Quòd

Gregor, vbi

g pranis,

Quod l'àfide exprostauert rector tune erit arguendus à subditis: pro monbus verò freprobis tolerandus magis, quam distringendus à plebe eft. Car an alled a co rections tellunto

#### De iracundis Doctoribus.

#### CAP. XL.



RACVNDI doctores per rabiem furoris discipling modum ad immanitatem crudelitatis conuettut: & vnde emendare 'subditos pote- 1 carno rant, inde potius vulnerant.

Ideò sine mensura vicifeitur culpas præpositus iracundus, quia cor eius dispersum in rerum curis, non colligitur in amorem voius deitatis. Mens enim soluta in diversis, cathena charitatis non astringitur, sed male laxata, male ad omnem ocasionem moueturi.

## De Superbis Doctoribus.

CAP. XLI.

ON vs doctor kinhumilitate feruat disciplinam, & per disciplinam nonincurrit superbiam.

Elati autem pastores plebem tyrannicè pre-

munt.

the off qui d

Multi funt qui in verbo doctrinæ non humiles fed arrogantes existunt qui & ipsa recta,quæ prædicant, non studio correctionis, sed vitio elationis annunciant las affinance a 13

Multi sunt, qui nonex |consulta ædificandi, sed ex tumore superbiendi docent: nec vtprosint sapientes sunt, sed, vt sapientes videantur, docere student.

Est imitatio praua arrogantium sacerdotum, per quam imitantur sanctos rigore disciplina, & sequi negligunt charitatis affectione: videri volunt rigidi seueritate ssed formam humilitatis præstare nequeunt vt magis terribiles , quam mites aspiciantur.

Superbi doctores vulnerare potius, qua emendare norunt Salomone testante; qui ait; in ore stulti virga superbiæ; quia increpando rigide feriunt, & compati humiliternesciunt .

Benè alieni peccandi curanda vitia suscipit, qui hoc ex cordis dilectione, & humili couscientia facit. Cæterum qui delinquentem superbo vel odioso animo corripit, non emendat sed percutit. Quidquid enim proteruus vel indignatus animus protulerit, obiurgantis furor est, non dilectio corrigentis.

3 confuito.

Greg.lib.24. Moral, C.22. Prouerb. 14

Gre g.vbifu pra.

#### De Humilitate prapositorum.

#### CAP. XLII.



VI præficitur ad regimen, talitèr erga disciplinam subjectoru præstare se debet, vt non solum authoritate, verum etiam humilitate clarescat. Sed tamen ita erit in co

Gregor. lib. Moraliso. c. 22.80 23.80 Paft. curz. part.s.c.6.

virtus hu militatis, ne dissoluatur vita subditorum in vitijs : atque ita authoritas aderit potestatis, ne per tumorem cordis, seueritas existat immoderationis. Hac est enim in Dei sacerdoribus vera discretio, qua nec per libertatem superbi, nec per humilitatem remissi sunt. Hinc est quod sancti cum magma constantia redarguerunt etiam principum vitia, in quibus cum summa esset humilitas, loco tamen necessario, liberè transgresfores iustitiæ increpabant.

Aliquando/subditis non oporter animo esse humiliores, quoniam facta subditorum iudicantur à nobis, nostra verò Deusiudicat.

Agnoscat Episcopus se esse conferuum plebis, non dominum verum shoc charitas, no conditio exigit.

Coldinate. Vill'C C.

## ... De Doctrina discretione

#### C.A.P. XLIID

Gregor, lib. Past.cura.in prolog.



Osí omnibus vna eademque doctrina est adhibenda: sed pro qualitate morum, diuessa exhortatio esir doctorum. Nam quosdam increpatio

dura, quosdam vero exhortatio corrigit blanda.

Sicut periti medici ad varios corporis morbos, diuerso medicamine seruiunt, ita vriuxta yulnerum varietates medicina diuersa sit sic & doctor ecclessa, singulis quibusque hominibus cogruum doctrina remedium adhibebit, & quid cuique oporteat, pro atate, pro sexu, ac prosefione annunciabit.

Non omnibusea que clausa sunt, aperienda

Junt. Multi suntenim qui capere non possunt,
quibus si indiscrete manifestentur, statim aut detrahunt, autune gligunt.

4 but Primalpiudentia virtus est, eam quam docere oporteat astimare personam. Rudibus populis seu carnalibus, plana, atque communia, non summa atque ardua pradicanda sunt no immensitate doctrina opprimantur porius, quam eridiantur. V nde & Paulus Apostolus air, sum potui vobis loqui quassi spiritalibus, sed quassi carnalibus: tanquam patuulis in Christo ac vobis

1. Corinch.3.

quiye

potum

potum dedi, non escam. Carnalibus quippe animis, nec alta nimis de coelestibus, nec terrena conuenit prædicare, sed mediocriter ve vitia corum morelque deliderant edocere.

Coruus dum suos pullos viderit albi coloris, nullis cos cibis alit, sed tantundem attendit donec paterno colore nigrescant, & sic illos frequeti cibo reficit : ita & Ecclesia doctor strenuus, nisi eos, quos docet, viderit ad suam similitudinem ponitentia confessione nigrescere, & nitore \secull deposito, lamentationis habitum de peccati recordatione induere : vt/pote adhuc exterioribus hoc est carnalibus, non aperit intelligentiz spiritalis profundiora mysteria, ne dum audita non capiunt, prius incipiant contemnere, quam venerari mandata coleftia.

Aliterest agendum erga cos, qui nostro committuntur regimini, si offendunt, atque alitèr cum his, qui nobis commissi non sunt: quisti iusti funt, venerandi funt: si verò delinquunt, pro fola charitate, vt locus est, corripiendi sunt: non tamen/cum en seueritate, sicut hi qui nobis regen di commissi funt .

Prius docendi sunt seniores plebis, ve per eos infrapoliti facilius doceantur. Vnde & Apostolus : Hac, inquit commend hominibus fidelibus, qui idonei sunt, & alios docere.

8 Ingenium boni doctoris est/incipere à laudibus corum, quos salubriter obiurgatos corrigere monit. 18.

Greg.lib.31. Moral c. 15

S. Isid. Iun. Hispalensis Episc.

cupit: ficut Apostolus ad Corinthios facir, quos à laudibus inchoat, & increpationibus probat. Sed crant apud Corinthios, qui & laude & increpatione digni essent. Ille verò indiscrete loquitor, qui sic vitaque omnibus loquitur, yt omnibus vitaque conuente videantur.

De Silentio doctorum.

#### CAP. XLIIII.

Greg.li Moral. 30. c. 35.

1346

t dolloris excuf. & diquet m.f. Ro malo merito plebis aufertur doctrina prædicationis. Pro bono merito audientis tribuitur fermo doctori.

In potestate diuina consistit, cui velit Deus doctrina verbum dare, vel cui auferre: & hoc aut pro dicentis, aut pro audientis sit merito, vt modo pro culpa plebis auferatur sermo doctoris: modo vero/pro vtilizza autientis tribuatur. Nam & bonus docte bonum, & malus malum, & bonus malum, & malus bonum: quod tamen sit iuxta meritum populorum.

Grego. ibid. Eccles 3. 7. Non omnia tempora congruur doctrina, secundum Salomonis sententiam d centis; Tempus tacendi & tempus loquendi. Non quidem per timorem, sed per discretionem, propier malorum incorrigibilem iniquitate manonnus qua electos oporret à doctrina cessare.

Inter-

Interdum doctores écclesia calore charitatis ardentes conticescunt à docendo, quia non est qui audiat, testante Propheta, qui co Civitates austri clausa sunt, & non est qui aperiat.

Qui docendi accepit officium interdum ad tempus facta proximi taceat, que statim corrigere nequaquam existimat. Nam si corrigere potest & dissimulat, verum est quod consensum

alieni errorishabeat.

Plerique Jancti doctores pro mali pertinacia, quia iniquos emendare nequeunt, his tacere disponunt: sed caloresspiritus faruoris, quo aguntur, ferre non sustinentes, iterum in increpatione profiliunt iniquorum .

> De Prabenda Sacerdotali protectione in plebe.

#### CAP. XLV.

VIBVS docendi forma commissa est, mulcum subeunt periculi, si contradicentibus veritati resistere noluerint:dum Propheta doctorem Ecclesia instruat, ad sum-

mum vique iustituz peruenite, cum dicit super monte excelsum ascede tu qui euangelizas Syon, scilicet vt ita praemineat merito, sicut & gradu. Sequenter, ne forte debeat à docendo timore

> restringi Xx

Ex Gregor.

epiftola ad

Ioann Con-

dict. 9. Ffai. 40 vide Gre

gon super

mil.11.

lerem. e.t

restringi, audiat: Exalta in fortitudine vocem tuam, & nolitimere. Vnde & Hieremiz ita Dominus ait / Accinge lumbos tuos, & surge / loquere ad eos, ne formides à facie corum: nec enim timere te faciam vultum corum, vnde apparet, quia & non timere, donum desest.

I pavofelle gra vi multantur culpa fentitia.

1 Des

Qui personam potentis accipit, & veritatem loqui 'pertimescit grauite entre muscaturssent potentia. Multi enim sacerdotes metu potestatis veritatem occultant la habentur-rei, qui à bono opere, vel à iustitia pradicatione, rei alicuius formidine, aut potestate terrente auertuntur. Sed heu, proh dolor, inde metuunt, quia vel amore rerum secularium implicantur, vel quia aliquo facinoris popere consunduntur.

Greg.lib. 29. Moral.c.4.& pare. 2. Paft.

Multi prasules ecclesiarum timentes ne/amicitiam secularium perdant, & molestiam odiorum incurrant, peccantes non arguunt, & corripere pauperum oppressores verentur: /new pertimescentes. qued de veritate sint reddicari rationem, pro co quod conticescunt de plebibus sibi commissis.

3 nec pertimofeunt de feueritato reddöda rationis.

4 Quando à potentibus pauperes opprimûtur, ad eripiendos eos boni facerdotes protectionis auxilium ferunt: nec verentur cuinfquam inimicitiarum molefias, fed oppreffores pauperium palam arguunt; increpant; excommunicant: minufq; metuüt eorum nocendi infidias; etiam fi nocere valeant: bonus enim paftor animam

Ioann to.tt-

fuam

fuam ponit pro ouibus.

Sicut peruigil pastor contra bestias, oues custodire solet : ita & Dei sacerdos super gregem Christi sdlicitus elle debet, ne inimicus vaster,ne persecutor infestet, ne potentioris cuiusquam cupiditas vitam pauperum inquietet. Praui autem pastores non habent curam de ouibus, sed sicut legituri in Euangelio de mercenarijs, vident lupum venientem & fugiunt. Tunc enim fugiunt, quando potentibus tacent, & malis relitere ametuunt il de puring li la constitutore

De Disciplina sacerdotum in his qui delinguunt.

CAP. XLVI.

ACERDOTES pro populora iniquitate damnantur, si cos aut ignorantes non erudiant, aut peccantes non ar-

guant, testante Domino ad Prophetam, Speculatorem dedi te domui Israël. Si non fueris locutus, vt se custodiat impius à via sua mala, ille in iniquitate sua morietur; sanguinem autem eius de manu tua requiram. Sic enim Heli sacerdos pro filiorum iniquitate damnatus est; & licet cos delinquentes admonuerit, sed tamen non vt oportebat, redarguit.

Sacerdotes exquirere debent peccata populo-

Paft. cap. 6.

LReg.s.

rum,

lerem. 6. 4.7

rum, & sagaci solicitudine vnumquemque probare: iuxta testimonium Domini ad Micremiam loquentis) probatorem inquit, dedite in populo meo. robustum, k sciss & probabis vias corum,

a seu Sacerdotes studio corrigendi facta perseruutati debene subjectorum, veemendatos lucri fabeccre possint. Sicurautem peccatorem conuenit

- vargui; ita iustum non exulcerari.

percunt, ve corum redargutione, aut corrigantur à peccatis, aut, si incorrigibiles existunt, ab

Ecclesia separentur.

5 Atrocirer arguintur, qui decipiendo peccantes non folum non arguint pro peccato, sed etiam adulanter decipium; dicente Propheta, Et erunt qui beatificant populum islum seducentes; & qui beatificantur, pracipitati.

Atrocitet iterum arguuntur, qui peccantem an non recipiunt, sed despiciunt, & spernunt: nec-alterius delictum tanquam proprium ingemifeunt. De talibus per Ésaiam Dominus comminans dicit: Qui dicunt recede à me, non appropinques mihi, quia immundus es: siti sumus et unt in surore meo, ignis ardens tota die: Inde-celt, non imitatione erroris, sed compassione: sellicet ve ita vina aliena steret quemadmodum si tali & ipse implicaretur errore.

Boni Pastores populi debent delicta deflere,

& totos

\$fai.9.16.

1.ad Corin

& totos fe planctibus tradere, imitantes Mere- Icrem.9. /miam Prophetam dicentem; Quis dabit capiti rneo aquam, & oculis meis fontem lackrymaru, & plorabo die ac nocte interfectos populismei? Tamquam propria igitur delicta, plebis peccata sacerdos flere debet, sed affectu compatiendi, non facetatione commissi.

Ierem.23./2-

8 - Nonnulli præsules gregis quosdam pro peccato à communione esjeiunt, ve poeniteant, sed qualité post viuere debeant, ad melius exortando non visitant. Quibus congruè sermo diuinus increpans comminatur , Pastores qui pascitis populum meum, vos dispersistis gregem meum, cicciltis & non visitaltis cos: ecce ego visitabo super vos malitiam studiorum vestrorum.

Bonorum studia sacerdotum, multa diligentia etiam parua plebis facta perquirunt, ve dum in minimis subditorum peccatis se acerrimos præstant, de maioribus malis cautos sibi subiectosó: ac folicitos faciant, de antigo

Sicut medici, morbos imminentes curandos suscipiunt, futuros verò, ne irrepant, medicinz obiecto quadam præscientia antecedunt: ita & doctores boni, si ca quæ malèacta sunt, resecant: vt ca que admitti possunt ne perpetrentur, do-crina ma succurrente praueniant. 10 4

ur Qui blando sermone castigatus non corrigitur, acrius necesse est, vt arguatur. Cum dolo-

Greg.li.Mo-ral. 26. C.39.

re enim abscindenda sunt, quæ leniter sanari non pollunt b att ) visit

Ex Gregor. lib. 12.epifto

Qui admonitus secrete de peccato corrigi ne, gligit, publice arguendus est, ve vulnus quod occulte sanari nescit, manifeste debeat emendari.

Manifesta peccara non sunt occulta correptio ne purganda. Palam enim funt arguendi, qui paadam nocent vt dum aperta obiurgatione fanantur, hi, qui cos imitando delinquerant, corrigantur.

4 Villius encuf. Greg habet

fubd. Siciliz

14 Dum vnus corripliur , plurimi emendantur. \*Necesse est enim yt pro multoru saluatione vnus condemnetur, quam per vnius licentiam multi periclitentur.

g orga deliaquentem.

6 falutem verdo merepatiomis afperg.

15 Ita contra delinquentes fermo est proferendus, sicut eius qui corripitur, expostulat salus. Quod si opus est/aliquam medicamenti 'asperitatem verborum prædreatione afpergere, lenitatem tamen corde opus est retinere.

o daris.

Doctores nonnunquam durius feriunt increpationibus subditos : qui tamen à charitate corum, quos corripiunt, non recedunt.

17 Sape ceclesia censura, arrogantibus videtur esle superbia : & quod à bonis pie fit , crudeliter feri putatur à prauis: quia non discernunt recto oculo, quòd à bonis recto fit animo.

18 Notandum est vehementer ab omni pontifice, ve tanto cautius erga commissos agat, quanto duriusa Christo iudicari formidat : nam sicut

**Scriptum** 

tem. Et lieet peccatum/humante originis per baptilmi gratiam cunctis idelibus dimillitm sir, a ramen sequis Deus ideò discreuir homissibus vitam, alios seruos constituens, alios dominos vi licentia malè agendi seruorum, potestare dominantium testringatur. Nam si omnes sine metu fusificar, quis esser q a mais quempia prohiberere linde se ingentibus principes regels; electrismi, vitertore suo populos a maio costrerent, atque ad recte viuendum legibus subderent.

nad Corine.

attinet

Quantum/ad rationem actions, non est perfonarum acceptio apud Deum, qui mundi elegit ignobilia, & contemptibilia, & qua non sunt, vt ca qua funt destructer : ne glorietur omnis caso, hocest carnalis potentia coram illo. Vnus enim Dominus aqualites & Dominus fert confolicum & service.

Melior est subjecta servitus quam elata libere tas . Multi enim inveniuntur Deo libere servitres sub dominis constituti slagitiosis, qui & si subiecu sunt illis corpore, prælati tamen sunt mente.

De Pralatis.

CAP. XLVIII.

Ex Gregor Li Moral, se Q.30. I R influs aut omni potestate secular exuitur, aut si aliqua eingitur, non sub illa curuatur, ve superbus tumeat; sed cam sibi

**lubijcit** 

fubijeit, vt humilior innoteseat. Probaturautem
hoc Apostolico exemplo, qui data sibi potestate,
etiam ne adiboe vsus est quod licebat ssed dum
positer, svo Ilicita abquies sessene paruulum
in medio corum, quibus præetat ostendit.

...

20 h Qui in appetendis honor bus feculi, aut profperitatibus mundi inftanti defudat labore, & hie & in futuro vacuus inuenitut à requie stantòque farcibis peccatorum/graua biur, quantò à 1 mi licita.

bonis operibus exiteit alienus.

2 efficitur.

Quanto quisque amplius secularis honoris dignitate sublimatur stanto granjus surravu ponderibus aggranatur restripte maga mentet & cogitatione sublimut restripte maga mentet & cogitatione sublimut restripte maga dubimut restripte praponitur sublimut quid im patrum air omne quod supereminet plus metoribus afficitur quam honoribus gaudet.

Est apud Greg.lib. 33. Moral. c 19. & habetur Distin.13.C. Nerui.

4 Quanto quilque curis mundi maioribus occupatur, tantò Ifac list suris præmitur. Si enin a vix valet peccata animus deutare quietus, quanto minus occupatione (coulari deutactus) 332

3 defficilieri-

5% Nonstaum ville est omne potessais insigne, fed tune vere est veile, si bene geratur. Tune autem bene genitur, jouandol sebiectis prodest, quibus terreno sonore prafertur. Potestas bona est, squando Doodohalme est, vi malum timore coerceat, non vetemere maltum com mittat. Nihil autem peius est quam per potestatem, peccan di libertatem habere e nihilque infelicius malè

agendi

S. Isid Iun. Hispalensis Episc. 4 faculsate. agendi felicitate. Qui in hoc seculo benè imperat, sine fine g Qui intra feculum bone têin perpetuum regnat: & de gloria seculi huius ad aternam transmeat gloriam . Qui verò praue fregnum exercent, post vestem fulgentem, 6 regimen. lapillorumque nitorem, & nudi & miferi ad in-7 de Inmina fernum torquendi descendunta Greg.lib. 11. Reges à recte sagendo vocati sunt de ideo & Moral, c.9. sur recte faciendo regium nomen abrinetur, ma & regents. peccando amittitur. Nam & viros sanctos proinde reges vocari in sacris eloquis inuenimus, eo quod recte agant, sensusque proprios bene regant, & motus relistentes sibi rationabili discretione componant. Recte enim illi reges vocantur qui tam semeripsos quam subiectos benè regendo modificare nouerunt. Quidam ipsum nomen regiminis ad immanitatem stransucrtunt crudelitatis : dumque ad culmen potestatis venerint ; in apostasiam Eccle. 32.1.

gras par Escla-fiaftem lieitur

confestim labuntur tantoque setumore cordis extollunt, ve cunctos subditos in sui comparatione despiciant : eosque, quibus præesse contint git, non agnoscant. Ques congrue Ecclesiaites admonet dices Ducem te constituerunt, noli extolli, sed esto illes quasi vnus ex ipsis.

9 Dum mundi reges sublimiores se careris sentiunt, mortales tamen le esse agnoscant : nec regni gloriam, qualin les seculo sublimantur aspiciant, sed opus quod fecum ad inferos portent

atten-

De Iustitia Principum.

CA-PAXLIX

V r rechè vittur regni potestate ira se prestare o mnibus debet, vt quanto i magis honoris cessitudine claret, tanto semetipsum

I maiori celfisudine. Greg.li.Moral. 27, C.16.

2 mifericordi,

mente humilier; proponens fibi exemplum humilitatis Dauid, qui de suis meritis non tumuit, sed humilitèr sese deijciens dixit: Vilis incedo, & vilior apparebo ante Deum, qui elegit me.

Qui rectè vtitur regni potestate, formam iustitiæ factis magis quam verbis instituit.Iste nulla prosperitate erigitur, nulla àduersitate turbatur : non innititur proprijs viribus, neca Domino recedir coreius: regni falligio humili præfideranimo : non cum delectar iniquitas, non in-Hammat cupiditas: sine defraudatione alicuius ex paupere diuitem facit: & quod iusta potestate a populis extorquere poterat, lape miloricordie clementia donat

3 Dedit Deus principibus præsulatum pro regimine populorum, & illis cos præesse voluit, cum ofquibus vna est eis nascendi moriendique conditio. Prodesse ergo debet populis principatus, no sono cere : nec dominando præmere, sed conde-" scendedo consuleres ve verè sit veile hoc porestatis inligne,& dono Dei pro tutione vtatur membrorum Christi. Membra quippe Christi, fideles sunt populi, quos dum ea potestate, quam accipiunt, optime regunt, bonam viique vicissitudinem Deolargitorilrephillunt.

Bonus rex facilios ad iustitiam à delicto regreditors, quâmi de iustitia ad delictum transfertur: ve noueris hie esse casum, ille propositum . In proposiro cius esse deber , numquam

Sententiarum, Lib. III.

Identare à veritate. Quod si casu titubare contigerit, mox refurgere.

4-3 egred

De Patientia principum.

CAP. L.

LERVEQUE princeps influs etiam malorum errores distimulare nouit : non guod, iniquitaori ti corum consentiat, sed quod aptum tempus correctionis ex-

pectet, quando corum vitia vel emendate valcat vel punires in the same of the same of

Multi aduerlus principes coniurationis crimine deteguntur, sed probate volens Deus dementiam principum, illos malè/machinari mpermittit, iftos non descrit a De illorum malo, bene istisfacit, dum culpasquas illi faciunt, isti mira patientia indulgent.

3 ... Reddere malum pro malo , vicillitudo iuftinz est: sed qui elementiam addit iustitiz,non malum pro malo culpatis reddit, sed bonum pro

malo offensis /impartit.

De

## De delictis principum fine exemplis.

CAP. LI.



IFFICILE est principem regrediad melius fifuerit vitijs implicatus. Populi enim peccantes iudicem me-tuunt, & à malo suo legibus coêr-

centur. Reges autem, nisi solo Dei timore metuque gehenne coerceantur; libere in præceps proruunt, & per abruptum licentia, in omne fa-

cinus viriorum labunrur

Quato quisq; in superiori costitutus est loco, i tatò in maiori versatur periculo: « quantò splendoris honore/excelsior/, tantò si delinquat peccator est maior. Potentes enim potenter tormenta patientur : Cui etenim phùs committitur, plus ab eo exigitur, ctiam cum viura poenarum.

Regesvitam subditorum facile exemplis suis vel adificant, vel subuertunt: ideoque principe non Idecet delinquere, ne formam peccandi faciar peccati cius impunita licentia. Nam rex qui ruit in vitijs, citò viam ostendit erroris, sicut legitur de Alleroboam qui peccauit, & peccare fecit Ifrael Illis namá; afcribitur, quidquid exem-

plo cius à subditis perpetratur.

Sicut nonnulli bonorum principum Deo placita facta sequuntur: ita facilè multi praua co-

Sapient. 6. >.

1 vilia

4. Reg. 13. 12:

rum exempla sectantur. P'erique autem apud iniquos principes, necessitate magis quam voto mali existunt, dum imperijs corum obediunt. Nonnulli autem sicut prompti sunt sequi reges in malum; sic pigri sunt imitari illos in bonum.

Sæpe vnde mali reges peccant, inde boni iustificantur, dum præceden ium cupiditatem, & malitiam corrigunt. Nam re vera peccatis corum communicant, si quod illi diripuerunt, isti retentant.

6 Cuius peccarum quisque sequitur, necesse est, vt eius ponam/confequatur. Neque enim impar erit supplicio, cuius erroris quisque par est ac vitios menencian malanti

Quod Principes legibus teneantur

#### CAP. LIE

V S T V M est principé legibus obté- Apud Grat. perare luis. Tunc enim iura sua ab en omnibus custodienda existimet, quando & ipse illis reuerentiam præbet.

Principes legibus teneri suis, /neg in se con uenit frultrare iura , que in subiectis constituut, lusta est enim vocis corum authoritas, si quod populis prohibent, sibi licere non patiantur.

Sub/regimmis comm disciplina, faculi pote-

States

states subjectæ sunt: & quamuis culmine regni funt prædicti, vinculo tamen fidei tenentur aftri-Ai: vt & fidem Christi suis legibus prædicent, & ipsam fidei prædicationem moribus bonis conferuent.

disciplina.

De 'Potestate principum in ecclesia.

CAP. WII.

apud Gra in c. Principes 23.q. s. con-cil. Paris. r.c. 2.8c Aquifg. part. 3. C.1.

2 imperet.

RINCIPES faculi nonnunquam intra Ecclesiam potestatis adeptæ culmina tenet : ve per eandem potestatem disciplinam ecclesiastica muniant. Cæterum intra Ecclesia

potestates necessariæ no estent, nisi vi quod non præualet sacerdos efficere per doctrinæ sermonem, potestas hoc simplest per disciplinæ terrorem.

2.1 ... Sæpe per regnum terrenum ce elte regnum proficir, ve qui intra Ecclesiam positicontra fidem, & disciplinam Ecclesia agunt, rigore principum conterantur : ipsamq: disciplinam, quam Ecclesiæ humilitas exercere non præualet, ceruicibus superborum potestas principalis imponat: & vt /veneratione mercatur, virtute potestatis impartiat.

2 venerations mere antur. 4 importiant.

Cognoscant principes seculi Deo debere se rationem reddere propter ecclesiam, quamà

Christo

Christo tuendam suscipiunt. Nam sine augeatur pax, & disciplina Ecclesia per sideles principes, fine foluatur; ille ab eis rationem exiget, qui corum potestati suam ecclesiam credidit.

## De Judicibus.

#### CAP. LIIE.

D delictum pertinet principum, qui prauos iudices contra voluntatem Dei populis fidelibus præferunt. Nam sicut populi delictu est, quando principes mali sunt,

fic principis est peccatum, quando judices iniqui existunt .

Bonus iudex sicut nocere cuilibet nescit, ita prodesse omnibus from. Alijs enim præstat z debet: censuram iustitia, alijs bonitarem dudicia fine personarum acceptione suscipit, non infirmat iu ftitiam auaritiz flamma,nec ftudet auferrealteri, quod 2 cupiat fibi .

Boni judices justitiam ad solam obtinendam salutem aternam suscipiunt, nec eam muneribus acceptis de unt:vt dum de iusto sudicio temporalia lucra non appetunt, præmio æterno ditentur.

4 Omnis qui recte iudicat, stateram in manu gestat, & in veroque penso iustiriam & miseri-

cordiam Zz

2 placent.

4 peccati.

cordiam pottati sed per iustitiam reddit peccati sententiam, per misericordiam speccantis temperat pænam: vt iusto libramine, quædam per æquitatem corrigat, quædam vero per miserationem indulgeat.

Qui Dei iudicia oculis suis/praponit, semper timens tremensque in omni negotio reformidat, ne de iustitiæ tramite deuians cadat: & vnde non

iustificatur, inde potius condemnetur.

## De prauis Judicibus.

#### CAP. LV.



EMINEM stultorum vel improborum oportet iudicem esse. Nam stultus per ignauiam ignorat iustitiam: /imprebusautem per cupiditaté cor-

rumpit iplam,quam didicit veritatem .

2 Grauiùs lacerantur pauperes à prauis iudicibus, quàmà cruentissimis hostibus. Nullus enim prædo tam cupidus est in alienis, quam iudex iniquus in suis.

Latrones in accessis faucibus, ac latebrosis latentes insidias ponunt, ist palam rapacitatis aua-

ritia fæniunt.

4 Hostes in alienorum tantum sanguinem intendunt, iudices quasi crudelissimi carnifices ciuium oppressione sua subiectorum vitam extin-

361

gunt. Qui enim destruant multi sunt, rari sunt autem, qui populos legum moderamine regant.

Plerunque & boni iudices funt, sed ministros rapaces habent. Horum figura, vt air quidam, tanquam Scylla pingitur, atque describitur. pla quidem humana specie, sed capitibus caninis, accincta, & circustata. Non aliter quibustam potestatibus accidit, vt ipsorum humanitatem immanitas iniquorum sociorum perturbet.

Sape iudices praui cupiditatis causa, aut distribut, aut peruertune iudicia: nec sinium capta partium negotia quousque marsupia eorum qui causante exhauriant. Quando enim iudican, non causam, sed dona considerant. & ficut negligentes sunt in discussione scausasion, respensione.

fic corum damno soliciti sunt.

Iudices praui iuxta Prophetz verbum; quasi lupi vespere, non relinquunt in mane shoe est de præsentis vitæ tantum commodis cogitant, non de suturis. Vitæ enim ista vesperum, sutura verò mane accipitur. Et benè ait quasi lupiquia luporu more cunca deripiunt, e vix pauca pauperibus derelinquunt.

Soph. 3. Gregor. lib. 5. expost. in 1. Reg. C.s.

infantium.

STY?

Lequita

De

# De Veybosis & Paris Induerbus.



ERBOSI judices, & clati, vt fapientes videantur, non difeusiút caufas, sedaferunt: sieque conturbant judicij ordinem, dum non suo contenti officio, aliena

property in the present

præsument. Ing part 2011

Quidam dum iudicare incipiunt, irascuntur, iplamų iudiciji sementiam in insaiiam vertunt.

De quidus rectu per Prophetam dicitur: Qui convertunt in surorem iudicium. Qui enim iratus iudicar in surorem iudicium mutat, cum ante profert senteutiam, quam cognoscat.

Furor in iudice inuestigationem veri non va-

/inucltigationcalienamriustinia.

Tracundus iudex iudicij examen plene feonfaderate non valettiquia caligine furoris non videt. Qui auté repullo furore difeuti; facilius ad contuendam veritatem mentis fepinitate confurgit, & fine vlla perturbatione ad aquitatis iutelligentiam peruenit.

Ierem.

11/6/11

fereraisse.

De Judicibus qui acceptione persona: rum, & caufa amicorum (ubuersunt sudiciam

#### CAP. LVIII.

On est persona in judicio consideran da, sed causa, lic cuim scriptum est Non accipias personam in iudicio, Et iterum: Non milereberis pauperis in iudicio . Qui enim consanguinitat s, vel ami-

citiz fauore, siue inimicitiarum odio iudicium peruertunt; fine dubio in Christum; qui est veritas & iustitia, peccare noscuntur.

Iniqui iudices errant in veritate sententiz, du intendant in qualitatem persone, & exulcerant sæpe justos, dum improbe defendunt iniquos:qui autem recte præsidere studet, nec partem palpare nouit, nec cohibere à iustitia didicit.

Quibus rebus peruertitur indicium.

CAP. LYIII De muneriby

VI rectè iudicat, & præmium inde remunerationis expectat, fraudem in Deum perpetrat : quia iustitiam , quam gratis impartiri debuit, acceptione pecuniæ avendit.

Augu. track. ad illud Nolite iudicare secudum faciem fed reiudicate c.7 Leuit. 191 Deuter, 1/80 19. Prouerb.

salEccle.4zh

2 veudidit.

3 Bone.

3 Bonis malè vtuntur, qui iustè pro temporali hicro judicant. Tales quippe ad verifatem non iustitiz defensio, sed amor /pecunic prouocat. Quibus si spes num mi subtrahitur, cofestim a justitiæ defensione recedunt.

fai.33. 15. et 10. Grat Tr.q.3. & Burchar.

lib. 16. C.28.

19. Proucie,

Euang.

Acceptio munerú præuaricatio veritatis est. Vnde & pro iusto dicitur, Qui excutit manus fuas ab omni munere, ifte in excelfis habitabit .

Diues muneribus citò corrumpit iudice. Pau-If per autem dum non habet quod offerar, non folum audiri contemnitur, sed etiam contra veritatem opprimitur.

Citò violatur auro iustitia, nullamá; reus pertimescie culpam, quam redimere nummis existimat. Plus enim obrinet mentem censoris, amor

lucri, quam æquitas indicij.

Ex Gregor. Homil, 4. in Tres funt munerum acceptiones, quibus cotra iustitiam humana vanitas militat, id est, fa-- uor amicitiarum, adulatio laudis, & corporalis acceptio muneris. Faciliùs autem peruertitur animus, rei corporee munere, quam gratia, laudisq; fauore.

Quatuor modis peruertitur humanum iudicium, timore, cupiditate, odio, & amore. Timore, dum metu potestatis alicuius veritatem loqui pauescimus. Cupiditate, dum pramio muneris alicuius corrumpimur. Odio, dum contra quemibet /aduerfa molimur. Amore,dum ami co vel propinquis complacese contendimus.

His

360

His enim quatuor cautis, sape æquitas violatur, sepe innocentia læditur.

De Falfo teste by



1700

T si mendacium gratis dicitur, quanto magis si venale quæritur? Neg: enim deerit multiplex conuentus falsorum, si tantum præsentia sit numorum.

Teltis fallidicus, tribus est personis obnoxius. Primum Deo, quem persurando contemnit 18 1 sequemer judici, quem mentiendo fallit : postremò innocenti, quem falso testimonio lædit.

Testibus falsis conjunctis tarde mendacij falsitas reperitur. Quod si separati fuerint, examine indicătis citò manifestantur. Nam sicut in vnitate prauorum grandis est fortitudo sita in separatione major infirmitas.

/ fraudulentia citò reprehenditur mendacium falsidicorum enim testimonium sibinon convenit. Your penè crimen habent, & qui fallieurem promit, & qui supprimit veritatem: quaile obelle vult, & ifte prodelle non vale

Peior elt restis, qui led t, quam qui præstace nolu Nam ille malignus eft, ifte inutilis.

Iniquus teltis, quamuis sua falsitate, corpori,

rebusque

2 fraudulentia està reprehen cum mondatiù

ilie stofie ou falfidic.fibi co eft teltif qui la

Aaa

370

3 impediat: aris mo tamen ni bil dáns (aliàs mals) confers. rebusquel chieit, anime tamen nihit oberitum mo maximum lucru confere, si imperitus aquanimitèr tulerit. Etit autem ille apud Deum condemnatus, qui aduersus innocentem falsum teditimonium, vel dicit, vel dicentibus credit. Nam non solum ille reus est, qui falsum de alio profertifed & is, qui citò autem criminibus præbet.

Qui metu potestatis veritatem occultat, eiusdem veritatis iracundiam sibi cælitus prouocat;
quia plus pertimescit hominem, quam diuinam
trepidat indignationem. Beatus cuitus testimonio innoces ab scelere obiesto purgaturimpius,
cuius proditione etiam iniquus perimitur. Nequenim decet Christianum morti obnoxium, prodere, & ad estundendum sanguinem infeliciu
/voce testificationis præbere semonems. Sermo
enim siusti, santum ad ministerium debet esse
salutis sira versi indignationis, & tribulationis &
immissira versi indignationis, & tribulationis &
immissira versi indignationis.

4 vocë et deest: fermonem. 5 inst. hominis.

1

De caufidicis

CAP. LXVI.



1 0 146 Che

EGOTIORYM forensium sectatores, propter, proximi dilectionem, seculare negotium deserte debent, aut certè manente proximi charitate,

negotium sequantur terrenum. Sed quia per/ra-

rum

rum est,vt inter jurgantes charitas maneat, postponenda est rei causatio, ve perseueret dilectio. Antiqui forensem eloquentiam caninam facundiam nuncupabant, eo quod caufiidici in certaminibus caufarum, omissis quæagunt, veluti canes alterutrum fe se lacerant, jurgiaque causarum ad injurias fuas commutant.

De oppressoribus pauperum.

CAP. LXVII



A V PER VM oppressores tunc se sciant graviori dignos sententia quando prævaluerint his, quibus nocere voluerent. Natanto atro ciùs futuro supplicio condemnan-

di sunt, quanto hic fortius contra miserorum vitam inualuerint.

Audiant iudices', & qui præsunt populis, quia pro temporalibus molestijs, quas plebibus ingerunt, aterno incendio cremabuntur, testante Domino per Esaiam Prophetam. Fratus, Isaiar. inquit, sum super populum meum, & dedi cos in manu tua, non posuistis eis misericordiam, sed aggrauasti iugum tuum valde. Descende in puluere, sede, tace, & intra in tenebras. Veniet super te malum, & nescies ortum eius: & irruet super te calamitas, quam non poteris expiare. Veniet super te repente mileria, quam nescis.

Magis

S. Isid. Iun. Hispalensis Episc. Magis mala facientibus, fquam patientibus o. Moral.c. dolere debemus. Illienim praua faciendo in malum proficiunt : isti patiendo, à malo corriguntur. Deus autem per malas voluntates aliorum in alijs multa operatur bona. Malignantium hominum voluntas nequaqua potest impleri, nisi Deus dederit potestatem. Nam dum homines, Deo permittente, malum, quod concupiscunt, perficient : ipse dicitur facere, qui permittit. Inde est quod scriptum est per Prophetam: Si erit malum quod Dominus non fecit? Verumtamen quod iniqui Imala experii voluntarelideiren Dens perficiendi dat potestare per suam bonam voluntatem: quia de nostro ma lo, iple multa bona operatur. Quidam cum Dei voluntati resistunt, nescientes Dei consilium facunt: quo noueris sic Deo subiccta esse omnia, svripsi, qui eius dispo-2 71 & ipfi. sitioni aduersantur, eius impleant voluntatem. Propterea in hac vita boni iudicantur à malis, ve iterum in illa vita mali iudicentur à bonis: sive vt etiam sit hic bonis temporalis afflictio, & illic æterna remuneratio. Ideirco sunt necessarij mali, vt quoties boni offendunt, flagellentur ab illis. Hincest, quod Affur virgam furoris su testatur Dominus fed quoties îta fit, de Dei indignatione procedit; vt Deus per illos in eos sæuiat, quos flagellando emendare de/siderat. Sed ille sustissima voluntate

tate; illi verò sape crudeli intentione, sicut per Propheta de code Assur dicitur : ipse autéhon sic arbitratur, sed ad coterendum paratuelt cor eius.

Atroce super cos divinum furorem veturum, qui existunt persecutores, & violenti fidelibus. Consolando enim per Prophetam Deus suos ita iudicare permittit aduersar os: Eos, inquit, qui indicauerunt te, ego indicabo: & cibabo hottes tuos carnibus suis, & quasi à multo sanguine suo inebriabuntur.

Habet aliquem vsum, & malorum iniquitas, quod electos Dei suis motibus laniant, ac per hoc vita impiorum fibi deperit; iustorum autem non perit, sed proheit, dum eos mali per tubulationis exercitium, ad præsentem odiendam viram, & futuram desiderandam erudiunt,

Interdum enim prodest peruersorum prauitas vulitati iustorum, dum eos malina sua erudiunt: & ad regna calorum requirenda molestia temporali impellunt. Probatur hoc exemplo Israeliticæ plebis, quæ tunc duriùs agebatur in Ægypto, quando oportebat cam per Moyfen ad terram repromissionis vocari: & ex malis quæ in Ægypto patiebatur discedere,& ad promissam patriam festinare.

Iniqui dum constantiam justi in persecutionibus suis aspiciunt, mentis confusione tabeseunt. Et dum aduersa sostentant, nec vincunt, tan- soffeeden dem de sux peruersitatis insania confunduntur.

Greg.lib. 26. Moral. c. 9.

### 74 . S. Ilid lun: Hispalensis Episc.

12 Stulutontra bonos litudium nocessifi semper assumunt, quibus dum prosperitas essectionetatèr de suis merrus gloriantur, & bonorum atq; iustorum assumunti dumque eis aduersa contigerint, mox ad blasphemiam pusillanimitate animi convertuntur.

Terem. 72. /-

6 ergo.

Greglib. 15. Moral. c 19. 7 in picto valnem Dei, in malorum profetibus scandalizantur, dicentes iuxta Profettam y Quare via impiorum prosperatur, bene est omnibus qui praviaricantur, & inique agunt? Qui fettis hoc dicunt, non mirentur quod prauorum hominum temporalem; & caducam scelicitatem aspiciuntised magis nouislima corum intendant; quanta illis potthae, atterna supplicia praparentur, dicente Propheta) Ducunt in bonis dies suos, & subito ad inferna descendent.

De tribulatione Instorum.

CAP. LXIII.

Greg.lib.31. Moral. c. 23.

Ide lib. Mo-

1 debent. 2 quent. Idem lib.20. Moral.c. 21.

VSTVS in aduersis probari se cognoscat, non deijci.

2 Viri Sancti plus formidant prospera, quàm aduersa: quia Dei seruos prospera dei jeiur, aduersa vero erudiunt. Ideòque Sancti viri constantia, ita portare 'debet aduersa, ve frangino 'queat.

Tunc magis sunt Dei oculi super iustos, quan

to

do cos affligi ab iniquis prouidentia superna permittit. Nam tunc eis gaudia disponuntur æterna quando præsenti tribulatione probantur.

Omnes vite huius tribulationes/aquis compa- Ex Gregor. rantur prætereuntibus:propterea, 3quia si quid in hac vita tribulationis acciderit, non stat, sed coleriter transit. .... .....

Qui viræ futuræ præmia diligenter excogitat, mala omnia vitæ præsentis æquanimiter portat; quoniam ex illius dulcedine, huius amaritudine temperat; & ex æternitate illius breuitatem hu-

6. Grauari diuerso malo temporali, pro vtilitate finttorum est Jquis cum dolore grauantur, cupiditatis & luxuria, vitiorumque caterorum ma lanon appetunt:

Plus prodesse saluti tentationes seculi, quam prosperitates constat : nam ex prosperitate indeterius itur dex tentationis verò dolore in melius proficitur.

Vnusquisque ad /tentationes animum præparare debet. Minus enim dum speratur tentatio, grauat: durèautem præmit; fi non sperata, aduenerit.

Sapientis est contra omnia aduersa ante meditari; nec inueniri casus debet, qem non confilia eius præueniant.

ש ביינעד . ועלון ולם טנורותורות

li. Moral 19. 3 gå quidquid.

Idem lib. s.

4 corum eft,ad vita iftius mala perferunt: lore &c. Alins C.pro quad ha bet : qui.

Eccle.z. 1.

De

### De Amatoribus mundi.

### CAP. LIXE



VNDI amatores non folum ex co rei funt, quod infima pro fummis appetunta verifim etiam, & miferi 'per hoc, quòd gravierum na ad ipfa defiderata pertingunt.

2 Grauius torquetur impius, munduaggerando commoda, quam intrus tolerando aduería. Qui enim bona mundi diligit, velit nolit timoris & doloris pœnæ fuecumbir. Quique plusqua oportet res transitorias diligunt, maiorem fibi ingerunt dolorem fréablatæ, quam amorem parturiebant possesses. Cum graui enim dolore amittuntur, quæ cum magno amore habentur. Minus autem carendo dolemus, quæ minus possidendo dilgimus.

Sciant feculi lucra fectantes, quanto fint vana vel aduerfa qua diligunt, qua etiam nec in in hoc feculo fine contribtone gravi conquirut, & pro quibus in futuro fupplicio peenas dabunt.

4. His qui in voluntate desidenorum seculariu persistume), best per testimonium Prophete dictitur, Factus est Estraim panis subcineritius, qui nonsceuersatur; idest, ita obruuntur cacitate secularis amoris, vt nunquam resipiscant Jad

Ofex. 7. 6. Gregdi Moral. 11. c.7. 3 ad Dei amo

Ex Gregor.

lib.Moral, 1. c. 4. & 31.c.

Deum

377

Deum amorem retorquere 4mentis.

Multis mortuus est mundus, ipsi tamen vicissim mundo mortui non sunt. Bona enim seculi diligunt, & tamen ipsa que diligunt, minime consequuntur: in vtroque vacui, quia & sutura perdunt, & præsentia non acquirunt.

Egestas est electorum quòd peregrinantur à bon s sempiternis, & in hoc exilio diutius remorantur. Egestas est reproborum,quòd abundant vitijs, & virtutibus vacuantur, seque esse inopes nescunt. Quod phatur per Apocalypsim Ioannis, qui contra huius mundi amatores sic ait: Dicis quod diues sum ego & slocuples, & nullius egeo: & nescis quia tu es miser, & miserabilis, & pauper & cæcus & nudus.

Gloriæ temporalis sequaces, & si nitidisunt foris fulgore potentiz, intenùs tamen vacui funt elatione superbiæ: sicuri calami exterius quidem nitent, sed interius vacuantur.

Ob hoc reprobi exterius ve calami nitidi cin- 6 calami teriùs verò vacui. Electi vero exteriùs quasiarborum cortices fœdi, interius vero solidi.

Qui pretioso cultu incedunt, audiant Prophetam, quemadmodum detestatur corum corporalia ornamenta: & quos successus habeat cultus secularis compositus, & ornatus: hoc est pro suaui odore, fotorem : & pro zona, funiculum, fais. 24. & catera.

Legant Prophetam diuites quorum fres opu Bbb

lentia

Idem lib.s. Moral Ga

Ex code lib. Moral 34.C. z.i illud lob. Facies corú præcedet egeftas. C. 41. Apocalyp.3.

5 locupletatus Greg. & ruly.

Gregor, lib. Moral C.4

Amos. 6. 1 -

lentia est, & audiant eum dicentem: Væ qui opulenti estis. Quanto enim quisque potentia maior test, tanto magis liber estad peccandum. Nam n patrimonium grande, grandis tentatio est.

Plus venerantur homines in hoc feculo pro temporali potentia, quam pro fanctitatis reuctentia//Sufaipiunt enim quod magis funt diuites, & quod homines funt, omnino despiciunt.

12 Sunt quidam iusti qui sine latione cuiusquam suis rebus viuntur. Item sunt quidam divites humiles, quos non insta superbia rerum: veluri plerique sucrunt Sancti veteris restamenti, qui se assuebant divitijs, se ramen humilitate pollebant. At contra, quoddam superbos divites, rerum copia facit elatos, quorum non sunt opes in vitio, ded voluntas. Namerimen in rebus non est, "sed in viu agentis.

13 Est & clatio pauperum, quos nec diuitiæ eleuant, & voluntas sola in eis superba est. His ests opes desunt, propret mentis tamen tumorem, plusquam superbi diuites condemnantur.

Securus vult esse diues, pauper esse non vult. Sed quomodo etit diues quietus, quem suis stimulis res ipse ne careantur, semper faciunt inquietum? Et ideo eligit cupiditàs, inquietum esse timidum diuitem; quam securum pauco sumptu contentum esse, se pauperem.

Bonis benè vtuntur, qui divitijs fibi concessis in rebus salutaribus perfruutur. Bonis malè vtun-

Gregor, lib. Moral, 10.c.

Greg. ibide.
Non eft cen
fus in crimine, fed affectus.
7 fed poluntas
in adjoho fuperbo.

Grego. ibid.

tur,

tur, qui aut iustè pro temporali lucro iudicant, aut aliquid pro vanz gloriz appetiru saciut: Malis malè viuntur, qui norias cognationes, operibus prauis persiciunt. Bene malis viuntur, qui luxuriam carnis coniugali honestate restringüt. Sed sicut malo bene vii, bonum est: sic bono benè vii melius est: Et sicut bono malè vii malum est; sic malo malè vii pessimum est.

De divitige & eleemosinis

### CAP. LXHII.



RAVITER in Deum delinquut, qui diuiti si à Deo coucessis, non in rebus salutaribus, sed in vsibus prauis viuntur.

Nesciunt, impartire pauperibus, oppressis subuenire despiciunt: & inde magis augent delicta ynde redimere poluerunt.

Hoc habet tantum bonum possessio præsentiu rerum si vitam resciar miserorum-præser hoc tentatio est mundi lucrum : tantos; maiora supplicia in suturum dabunt, quanto & ipsa maiora sunt Potentes enim potentettor menta patissur.

Terrena omnia feruando amitumus, largiendo feruamus. Patrimonium enim refentum perit, manet autem erogatum. Diu enim cum rebus nostris durare non possumus; quia gaut nos

Sapient, 6. >

Ex Greg.lib.

Moral, 18.c.

Bbb 2

illas

or illas moriendo deserimus, aut illa nos viuentes

pro diuerlitate vsus, alij de rebus mundanis
pereunt, quas cupidiüs rapiunt: alij verò saluantur dum in corum pulchritudine, conditoris pulcherrimani providentiam laudanes mirantur:
vel dum pro mifericordiz operatus er eis collestia bona met santur:

August. lib. de mot,eccl. c.17. Grego. lib.19.c.10, Miscricordia à compatiendo alienæ miseriæ vocabulum sortita est. Nullus autem in alio misericors esse potest, qui prauè viuendo in se mifericors non est. Qui enim sibi nequam est, cui bonus esse:

Greg.lib.12.
Motal. C.24.
L Tunc comm
fructui eleemo
finarum indul
gentia concoditur.

Nulla scelera elecmosinis posseredimi, si in peccatis voluntarie quis permanserit. Tunc autem fructus elecmosinarum indulgentia confessitur, quando ab scelerum opere definitur. Verum est quod peccata omnia museritordiz operibus expurgantur, sed si iam caucat peccare qui misericordiam/impartitur. Carerum nulla est delicti venia, quando sic/pracedit misericordia, vt eam sequantur peccara.

Non est eleemosina, que glorie magis causa,

quam misericordizimpartitur intuitu.

Qualientm intentione ab vno/quoqi largitur, talitèr & apud Deum recipitur. Qui ergo hîc/de bono epete laudem præfentem appetit, spem perdit, & gloriam mercedis in suturo non recipit.

Dum

Dum caufa iactantiz pauper pascitur, etiam ipsum misericordiz opus in peccatum conuer-

In tantum eleemosinarum opera peccata extingunt, atque in tantum ad regnum seculi futuri proficiunt, vt etiam iudex coleftis in futuro iudicio veniens, in dextera consistentibus dicat: Eguriui & dediftis mihi manducare, fitiui Matthei sf. & dediftis mihi bibere, Holpes eram & collegistis me, nudus eram &/cooperuistis me. Quibus etiam bene promittit dicens , Venite benedicti patris mei, percipite praparatum vobis regnum. His autem quos nulla præcedentia eleemosinarum facta sequuntur, aterni iudicis voce sic dicitur , Esutiui enim , & non dedistis mihi manducare: Bitiui & non dediftis mihi bibere. Quibus iufte dicitur , Discedite à male maledicti in ignem æternum,qui paratus est diabolo & angelis eius.

Qui hic misericordiam noimpartit, illic pietatis fructum non inuenit: exemplo ardentis diuitis, qui in inferno ad tenuissima petenda compulsus est, qui hic tenuissima negare studuit. Quid tribui fubriliùs, quid districtiùs parere poterat? Gutam aque ardens petijt, qui micas panis negauit. Sero diues oculos aperuit, quando Lazarum pauperem requiescentem vidit, quem iacentem ante ianuas videre despexit.

Non folum qui esurienti, & sitienti, & nudo

Gregor, lib. Paft. curz. part. 2. C. 13. Lucz I Kay

Ex August. lib. z. Enchir. ad Laur, ca.

officium

2 has rique: ant in tre. in unle funt M.f. officium largitatis impendit, vel si quid aliud indigenti largitur: sed & qui inimicum diligit, & qui lugenti affectum compassionis, & consolationis imparit, autrerrantem frattem charitative cortigendo, ad viam veritatis revocat, aut in quibuslibet necessitatibus consilium descelemosinam proculdubio facit. Nam & doctrina vel disciplina bonum elecmosina est, & misericordia carnali eminentior est.

13 Quicunqs non egens poseit, etiam si indigentem se simulet, ex toto illi corde comisereri oportet. Et licet ille fortasse falsam indigentis specie præserat, is tamen qui simplicite simpsetit, fru-

chum misericordize non amirrir.

14. Quantumuis quis sit egens, nullus tamen vade tribuat indigenti excusationem inopia potesti / pracendere, quando expracepto saluatoris etiam calicem aqua frigida/pracipiamui indigenti prabere. Nam si aliud non habentes, idipsum benignè tribuamus, mercedem proculdubio non amittimus. Caterum si amplius possumus, se egestatem simulando minus largimur; non egentem, sed Deum fallimus: cui conscientiam nostram abscondere non possumus.

Duz sunt eleemosinz, vna corporalis, scilicère egentidare qui cquid pouveris: Altera spritalis, dimittere à quo lesus extitens. Harum prima adhibeuda est misers, secunda malis. Eritergo quod semper impartias, est i non pecuniam

faltem

Ex August, de rectitudine Catechi conuer.tom.

4 obsendere.

Matth. 10.4

Greg.lib.13.
Moral. c.12.
& Augusto
myl.6, to.10.
Dua funteleemogna,
&c.

Dispen-

20 Reprehensibilis est superflua esfusio largitatis. Nam qui modum seruat, auarus nulli est, sed

omnibus largus est.

384 S. Isid. Iun. Hispalensis Episc.

21 Dispensator non debet esse prodigus, sed diferetus: largiri enim debet quantum oportet, yet tenendo mensuram in vno, sufficiat / pluribas.

7 plurimic

1 De brevita-

Quod tantum in vita est licitum operari bonum.

## CAP. LX .

Ex Gregor. lib.8. Moral, c. 1 24

Grego.lib.1. in Ezech.ho mil. 10. ত্ত্তি ত

ANT VM enim in hac vita est licitum operari bonum: llic slap que non iam operatio espectatur, sed retributio meritorum.

Hac vita impijs longa & grara est, in oculis autem iustorum amara & breuis. Ei licet vita ista breuis sit mora tamen sibi sieri creditur, quia quantumlibet breue sit temporis spatium, tametsi viuenti parum est, amanti pro-

culdubio longum est.

Grego.lib.7. Moral. c.20. & 8. C.11. Qui vitæ præsentis longitudinem non de suo spatio, sed de cius sine considerat, quam sit breuis & misera satis vtilirer pensat. Vita enim præsens, quia ipsis suis incrementis descir, breuis est: suo enim augmento perit, dum id quod videtur in suturo prosere, in præterito descir. Ité exipso este breuis vita præsens ostenditur, ex eo quod non permanet, sed sinitur. Tela enim cosumatur silis, & vita hominis expletur diebus singulis.

ex Greg. lib.

Quòd

### Sententiarum. Lib. 111:

Quod diu in hac vita viuitur, quæritur verum augmentu an rectius detrimentum dicatur. Sed quomodo possit rectè dici augmetu quod per di meliones ztatum, ad mortis tendit detrimentu?

Qui vitam longam quaris, ad eam tende vita pro qua Christianus es, idest, ad aternam : non ad istam, de qua ad erudiendum te, descendit vita zterna sidest Christus verbu carni comunctu. Hæc eft enim vita vitalis , nam ifta mortalis eft .

Mori oportet hominem in carne mundo, ne moriatur in anima Christo. Nam verè tunc viuere quisque creditur, si secundum seculum moriens, in folo Deo viuere delecteur.

De mora vitæ istius, tædium patitur iustus,co quod ad desideraram patriam tarde peruemat; a tarde & vita prasentis 3arumnam segniùs amittat.

De exitu.

CAP. LXVII.

V AMVIS Sacti abhuius vitæ ærumnis li berari se cupiat, citò voletes exite de corpore, Dei tamen dispensatione plerunque diu in hac vita versantur:vt aper longa toleratiæ experimenta, folidiùs corum patientia roboretur.

Multi odiovitam habent, & tamen mori ti ment : quod plerisque in angustia contingere solet: sieque contratio effectu, & viuendi habent tædium, & moriendi metum.

Solicite debet vnufquifque vivere, & femper

Ccc termiGreg.lib.sa, Moral, C. 37.

2 hora

Gregor, lib. Moral, 14.C.

Tob 11. Grego.15. Mor.

Ex Greg.18. Moral, c.13.

Pfality.11.

terminum vitz suz considerare, vt de contemplatione illius, animus se semper ad alta sustollar, & huius seculiblandisias cutimore caucat. Scriprum est enim; In omnibus operibus tuis memorare nouissima tuas& in æternú non peccabis.

Venturi exitus 3 ignorantia incerta est, & dum mori quis non existimat, tollitur. Vnde vnusquisque festinet, ne in iniquitatibus suis ra piatur, simulque finiatur vita cum culpa. (Nam incentor diabolus, eos quos viuetes accendit ad vitia, subito morientes pertrahere molitur ad tormeta.

Sæpe diuites in hac fallaci vita, dum de potentiæ gloria vel rerum abundantia gestiunt Jab his repente, hora qua nesciunt, improuiso exitu rapiuntur satque absorbente profundo, cruciandi æternis gehennæ incédijs deputantur. De quibus benè per Prophetam dicitur, ducunt in bonis dies suos, & in puncto ad inferna descendur.

Iniquus moriens, qui imitatione sua multos ad culpam traxerat delectatione peccati, multos à culpa reuocat terrore tormenti. Quod criam Pfalmifta teftatur dicens , Lærabitur iuftus cum viderit vindictă impioru, manus suas lauabitin saguine peccatorum. In peccatoru enim morientiu sanguine siusti lauant manus; quia dum corum pœna conspicitur, conspicientis vita mundatur. Cuius enim talis crudelis exitus cum cernitur, no solum qui viderit refugit, sed alios eria ab imitatione illius, quata valuerit exhortatione copescit.

In

### Sententiarum. Lib. 111. 387

In exitu vita, anima electorum nimio terren- Greg.lib. 24. tur metu, incerti virum ad præmium, an ad supplicium transcant.

Quidam aûtem electi in fine suo purganturà leubus quibusdam peccatis : quidam verò

in iplo cuitu luo hilarescunt, ex eternorum co-SENTENTIAR V muronod enoist

Quamuis enim quis in hac vita sit iustus,tamen dum ex corpore ifto egreditur pertimescit, ne dignus supplicio sit. Nullus Renim homo absque peccato : nec aliquis potest de Dei esse securus iudicio cum etiam & de otiosis verbis reddenda fit ratio in 1 dorg

10 Finem iustorum optimum, vocatio tranquilla commendat, vt ex eo intelligantur Sanctorum habere consortium Angelorum, ex quo ab hoc corpore fine vexatione dura tolluntur.

10 Prauos autem homines apostate Angeliexcipiunt morientes, ve cis fint ipff tortores in poenis qui fucrunt suafores in vitijs

it Et si pietas pro defunctis fidelibus fiere iubeat, fidestamen pro eis lugere verat. Illi enim deploradi sunt in morte, quos miseros infernus ex hac vita recipit; non quos celeftis/aula Chei falzuficandos includit.

12" Hic est Christiana miserationis affectus, vt pro vno quoque mortuo facrificium Deo offeratur. Inde est quod scriptum est? Et mortuo ne fraudes misericordiam.

Ccc

6 fine hilarefe.

### NOTE

# ET EMENDATIONES

## In Librum Tertium

SENTENTIARVM DIVI ISIDORI.

CAPVT I.



IV IN & fapientia] Ex Gregor.ad verbum lib. 9. Moral. c. 17. Et in comprobationé testimonij Ieremiæ: Ego sum testis, & iudex, after illud Esaæ

24. Tacui, semper silui, patiens sui, sicut parturiens loquar.

Propheta J Ierem. 29. Apud Ieremiam sie habetur. Ego sum iudex, & testis. Et Gregor.lib. 9. Motal.c. 17. Codex comobij dela Olua in Regno Nauattæ legit: Ego sum testis, & vindex septuaginta un ispa putaginta un inus.

Miserre Domine misero Isidoro] In cod. Gotth. hac non habentur. Codex comobij dela Oliua indigno Isidoro.

Ordinata | Greg.lib. 7. Moral.c. 8. exponens illud Iob: Hac mihi confolatio est, vr asligens me dolore, non parcat. Ideò inquit, hic quibusdam parcit, vt cos in perpetuum feriat: Ideò me hic feriat non parcendo, vein perpetuum parcat.

Electus enim Dei ] Gregor.lib. 26, Moral.c. 18. electorum namque est, hic conteri ve ad præmia debeant greeng hæreditatis erudiri.

Nequaquam Deus ] Vide Gregor.lib. 26. Morale. 18. vbi dissert cur quædam à Domino hic feriantur, & quædam seruentur inulta.

Quod male admissit ] Gottus & reliqui M. staddunt post hæc verba: proinde est quod Deus de-

linquenti non parcit.

in pamis gaudere.] Gteg.lib.8. Moral.c.41. de iustis: gaudent despici, nec dolent se necessitatibus affligi. Idem Augustin. serm. 105. de tempore, & Gregor. lib. 5. Moral. c. 1.

Neque insto neque reprobe &c.] Ex multislocis Gregorij lib. 5. Moral.c. 1. & 26.c. 18. & li. 18.

C. 7. & C. 12.

Ve seundum Petrum] C.dela Oliua vt secundu Prophetam: locus est Petri. 1. cap. 4. Tempus est inquit, vt incipiat iudicium à domo Dei. Hunc locum explicat sissor supra lib. 1. c. 20. senten.
2. & Augustini super psalm. 93. Tempus est inquit, vt incipiat iudicium à domo Dei, idest tempus est, vt modo iudicentur, qui pertinent ad domum Dei; si slagellantur shij Dei, quid debet sperare serui nequisimi? Venerabilis Beda in Psal. 2. explicat Petri locum, de occulto & iusto iudicio, quod in præsent ad purgationem exercetur in domo Dei, idest in infidelibus. Gre-

gor. libr. 26. Moral. cap. 18. vt Ilidorus locum interpretatur.

### CAP. II.

V A percutimur in carne, ve emendemur; altera ex qua. ] Omnes CC.M. fl. sic habent: qua percutimur carne, vt emendemur; altera, qua vulneramur &c.

Gemino amore.] Ambrosius quomodo respiciat Deus super iustos & peccatores, libro super beatismaculati & li. 1. de Apologia Dauid, & li. 5.

Sicut Petrum.] Respexit enim illum oculis gratia non corporis, cumex Matthao, & Marco constet Christum tunc fuisse in atrio interioredomus, Petrum verò in atrio deorsum foris. Ex August. c. 6.

Sieut dum fatta Sodomorum.] Genes. 18. Dixit Dominus descendant & vide bo vtrum clamore,

qui venit ad me, opere compleuerunt.

Trimoda ratione. ] Quinque modis flagella contingunt, tefte Beda, in Marthæum, & Augustino, in fermone de gratia, vel Iustis vr per patientiam merita augeantur, vr Iob: vel ad cu-flodiam virtutum, ne superbia tentet: vt Paulo 2. ad Corinth. 12. vel ad corrigenda peccata, vt Mariæ Lepra Num. 12. vel ad gloriam Dei, vt decæco nato Ioann. 9. vel ad udicium penævt Hetodi Act. 12. Que omnia hie complectitur Issoura.

Addamnationem. ] Gregor.lib.7.Moral.c. 10.
exponens illud Ezech. 11. Tollam à vobis cor lapideum, & dabo vobis cor carneum.

Adpurgationem.] Idem lib. 21. c. 4. v bi probat quod iulti, dum temporalitèr flagellantur, probantur; reprobi verò qui in laboribus hominum modo non funt, aterno anathemate condemná-

tur. & hb. 1 6.c. 1 6.8 hb. 1 1.c. 21.

Ægyptus cafa est ad damnationem.] Hieron. in Nahum. e. 7. exponens illud. Non consurget duplex tribulatio, vel non vindicabit bis Deus in dispsum, videtur sentre. Ægyptios non slagello damnatiouis, sed purgationis punitos. Sic enim inquit: Quod si vobis videtur crudelis, rigidus & cruentus, quod in dilunio genus deleut humanum, super Sodomam & Gomorram igne pluit, Ægyptios submensent suctibus, straelitarum cadauera prostrauerit in cremo, scuote ideo ad præsens reddidisse supplica, ne in æternum punitet. Quem locum Magister sentent. Jib. 4. Dist. 15. intessigendum center, non prom. scuo e omnibus, sed de sills tantum, qui inter ipsa stagella pœnitentiam egerunt.

Job ad probationem.] De lob quod de gente Idumza duxerit genus probat Augustin.lib. 18. de Ciuit. Dei c. 47.& de tentatione Abrabz & To biz , & Ioban lib.quæst, veteris & noui test.lib. 2. q. 99. de eius tentatione Pfalm. 100. accepit, inquit, a Deo tentandum non opprimendum.pur-

gandum

gandum non cuertendum, aut forte nec putgandum, fed probandum. Eius laudes comme morat Gregorius l.b. 28. Moral.c. 1. & exponés illud In omnibus his non peccauit Iob labi; fuis, nec ftultum quid contra Deum loquutus est. & lib.

2.Cap. 19.

Us Paulus. ] 2.ad Corinth. 12. Et ne magnitudo reuelationum extollat me, datus est mihi stimulus carnis mez, angelus Satan, vt me colaphizet vbi Grzee, sei vi taploni 7 simunananifum iva pun sepaipupai, idobi poi oxidal vi oapii ayyades oavad wa pe nodaoic. Quo in loco, mint, est stimulus, per carnem, fiue in carne: qui stimulus quomodo hic intelligendus fit, non benè inter interpretes constat. Alij libidinis affectum & motum accipiunt; vt Isidorus lib. 2. sentent. c. 39. sent. 11. Stimuli carnis, qui in Paulo, excitante Satanæ angelo, iperant, ex lege peccati erant, qui in membris hominum de necessitate libidinis habitant. Idem videtur sentire Gregor, in hoc loco. Alij, vt refert Hieronymus, comment. in epistolam ad Galatas corporis aduersam valetudinem quod capitis dolore solitus sit frangi & molestari: atque ita etiam Theophylactus. Thomas Aquinas, quod fuerit iliaco morbo obnoxius. Ambrofius stimulum appellat insectationem malorum hominum, &afflictionemab inimicis illatam. In qua sententia est Theodoretus: probat verò ex lequentibus non esse stimulum carnis corporis

infirmitatem:propter quòd placeo mihi in infirmitatibus meis, in contunielijs, in necessitatibus, in persequutionibus, & angustijs pro Christo. Ego existimo carnis stimulum intelligi contra dictiones & molestias à Iudæis illatas (qui erat cognati eius secundum carnem) ne euangelij doctrina incrementum susciperet ; de quorum persequatione, sic air ad Thessal. c. 2. Vos enim imitatores facti estis fratres, ecclesiarum Dei, quæ sunt in Iudæa, in Christo Iesu: quia cadem passiestis & vos à contribulibus vestris, sicut & iphà Iudzis,qui & Dominum occiderunt Iesum & prophetas, & nos persequuti sunt, & Deo no placent, & omnibus hominibus aduersantur prohibentes nos gentibus loqui, vt saluæ siant; ve impleant peccata sua semper; præuenit enim ira Dei super illos vique in finem .

Athanaf, q. 139.Alexandrum erariü fabrü & vocat ftimulü carnis vide locum.

Tunc deles culpam. 1 Tunc diluit culpam, habet M.fl.& Gregor.lib. 1 8. Moral.c. 1 2. Flagellum, inquit, tunc diluet culpam cum mutauerit vitam.

Ab hac vita inchoant.] Aliqui M.ff. habent in hac vita inchoant: melius; ab hac vita: fic est apud Gregor, loco supra adducto. His sagella ab hac vita inchoant & in eterna percussione perdurant.

Vnde per Moyfem.] Deuter. 32. fic habet vulgata editio latina nostra: Ignis succensus est in surore meo, & ardebit vsque ad inferni nouislima. Isidorus legit, ve Gregorius libr. 18. c. 22. vsque ad inferos deorium.

A quibusdam dici solet.] Ex Grego.ad verbum

Jesu populum.] Iud-epist. 1. Quoniam Iesus populum de terra Ægypti saluans, secundò cos qui non crediderunt perdidit. Explanat hunc locum Iudæ Greg lib. 1 o. Moral. c. 3 3.

.. Hinc est quod in Psalm. Psalm. 108. locus ad

verbum ex Grego.hb. Moral. 10. c. 33.

Ait Propheta et apud Efai. c. 40. suscepte de manu Domini duplicia, pro omnibus peccatis suis Et Ierem- 17. duplici contritione cotere cos

### CAP. III.



VNT nonnulli huius qualitatis.] Ferè omnes CC. M. si esse nonnullos eiusdem qual tatis homines. Codex vnus

papyraceus perantiquus : esse nonullos eius qualitatis homines. Locus apud Gregor IIb 1 8. Mo-

ral. cap. 13."

(orporis infirmitate.] Theodoretus q. in Genel. ex illis verbis: & ideo cuftodui te ne peccares in me; colligit, Abimelech Regem Garara ne peccaret in Sarram confilio Det infirmitate percusfum.

Visitatio Dei. ] Pulcrè ssidorus complexus est visitationis in divinis literis significationem; na & in malam & in bonam partem vsurpatur; in

bonam

bonam vt illud Lucæ 19. Non cognouit tempus visitationis suz . Et Osex 4. Non visitabo superfilias vestras cum fornicatæ fuerint. Exod. 1. Visitando visitaui vos, & vidi afflictiones vestras. Et alia multa loca in sacris literis occurtunt, in quibus visitare & visitatio demonstrat Dei curam erga genus humanum eiufque prouidentiam, misericordiam, & beneficia hominibus exhibita. significat etiam visitare, præstare Deum quod promisit ; ve in il'o Genes. 21. Dominus visitauit Sarram & Luca. 1. Visitauit & fecit redemptionem populo suo. In malum etia nonnunquam sumitur pro eo quod est punire, castigare, vindicare scelera aduersus diuina maie statem commissa. Sic Exod. 31. Ego autem in die vitionis visitabo hoc peccatum. Et Esai. 10. Visitabo super fructum magnitudinis cordis Re gis Assur. & 13. Visitabo super orbem mala. Et Pfalm. 88. Visitabo in virga iniquitates corum. Vbi voces illæ in virga supplicij incrementum denotant. Et Olea 1. Quoniam adhuc modicu visitabo sanguinem Iezrahel Et psal. 18. Visitationes denotant justiciam visitationes Domini rectæ 'ærificantes corda . Visitationes, enim septuaginta verterunt δικαιώματα.

Ex peccato.] Vt est illud Pauli 1. ad Corineh.
11. Propter quod imbecilles & infirmi, & dor-

miunt multi.

Qui valentiores sunt & Sani · Hoc probat Au-

gustin. Super Ioannem tract. 7.

Ne per vigorem sanitatis | vigorem salutis est in omnibus M. ff.

In Paulo oculis. ] Actorum 9. Hunc locum ferè similitér interpretatur ad mores Gregor-lib. 3 3. Moral. c. 3 1. Et Ambros. lib. super beati immaculati; fimul oculus inquit, corporis animaque fanatus.

### CAP. IIII.



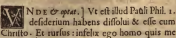
On ideireo fe . ] Si ideireo fe habet codex Toletan. & cenobij dela Oliua in Nauarra · Cæteri cum editis consentiunt quam lectionem probo-

Laudet Deum potius quam accuset. ] Gotthus & alius papyraceus Malacitanus correctus habent: Laudet Deum potius non accuset. Cateri M. II consentiunt cum editis: que lectio non displicet.

Ad magnam villitatem. Totius sententiæ sensus desumptus est ex Gregor-lib. 3 2. c. 3.

Quod talibus dignus sit deputauerit.] C. Tolctan. Latinus haber quod talia pati dignus sitreputauerit, Cum eo consentiunt duo CC. Malacitanus, & alius. Cæreri ve in editis-

### CAP. V.



liberabit

hberabit de corpore mortis huus. Etillud Dauid, Hei mihi quia incolatus meus prolongatus est.

Nam grauius sert.] sic habet Gregorius: cu m flagella exterius tolerat, illud est grauius, quod de tentatione aduersarijin intimis portat.

Diabolus non amplius tentat electos. ] Non amplius electos tentat Diabolus M. ff. De potentia Diaboli, & eius voluntate nocendi electis, rectè dixt Gregor. lib. 2. Moral. c. 10. Satana voluntas femper iniqua est, sed nunquam potestas insustat quia à semetipso voluntatem habet, à Domino potestatent. Vnde August super Ioan. tract. 7.c. 1. Diabolus non tentat nisi permissus aut missus.

Tentationihus suis non decipit.] Deijcit M.ss.re-

Vnde & omnis voluntas.] Ad verbum ex Gregor. lib. 2. Moral. c. 10. & legendum: voluntas, non voluptas ve est in multis M. ss.

Diabolus non est immisor, sed incentor potius vitiorum I sic legendum non inceptor vt habet aliquot CC. M. st. Ex Ambros. lib. super Beati immaculatid Diabolo. Ipse est incentor, ipse accusator, ipse in ludum introiuut. Immisor autem dixit, quia voluntate nostra vitia amplectimur. Neque ille immittit nishomo senestram immissioni aperiat. Vnde August. Non enim diabolus cogendo, sed suadendo nocet, nec extorquetà nobis consensum, sed petit. Homil. 12. tom. 10. Nec obstat illud, quod est apud Ioann. 13. Cum diabolus iam miliflet in cor , ve traderet eum Iudas Simonis Iscariotes. Non enim intrasfer vt ait Augustin. Super Pfal. 1 36.nisi locum dedisset. Vnde locus interpretandus de ca missione quæallicit & impellit suggerendo, non de ea - que efficit imperando. Locus Ioannis Grace est A To Seallen un Accemboros els their naplicer pula cincories ionapulres me whir musale est etiam nominis ratio habenda: Nam aliud est mittere, aliud. immittere.

Vt tamen oporteat. ] Sic Euangelica exhortatio habet: simplices vt columba, prudentes vt ferpentes. Et illud Pauli ad Rom. 16. Volo vos lapientes elle in bono, simplices autem in malo. Item'illud 1. ad Corinth. 14. Nolite pueri effici sensibus, sed ma itia parui estore.

Iuxta Prophetam. Ofex 7. sic interpretatur Hieron in Ofeam; Columba, lactata, five infipiens & insensata. Septuaginta em.

Discretio. Tota hac sententia cum testimonijs ex losue 5. & lerem. 1 5.ex Gregor est concinnata lib. Moral. 33.C. 28. & C. 22.

Multi decipiuntur à diabolo. ] Ex Gregor. libr. 3 4. Moral. c. 2. vbi locum Ofex interpretatur & alienos in scriptura, intelligi, affirmat, angelos apostatas Osez autem c. 7. vulgata editio habet & ipse nesciunt .

Quando aperta iniquitate. ] Sic legunt plerique M. ff. quam lectionem probo non ve excusi de aperta; Cum Gregor-lib.6-Moral.c. 4. ita habeat (ex quo loco delumpta elt fententia hæe) Antiquus namquo holtis, qua fi inermis vinertur, cum mala aperta fuggerens humane menti, bona omnia fimul deltruere conatur.

Ea que sancéa sunt destruit. ] Ea que sancta sunt destruit, quando & qui decipitur, sua detrimenta non sentir, sed canquam sint virtutes &c. habent omnes M. s.

In oculis carnalium. ] Diabolus mirmicaleon diciturà Septuaginta pro eo quod scriptum est apud Iob. Tygris perit, co quod non haberet prædam, est cium sinquit Gregorilib. 3. Moral. cap. 17. formica & leos alijsque leo est, alijs formica, vide locum.

Diabolus enim serpens ost lubricus. ] Coluber lubricus & tortuosus, appellatur in sacris literis. Iob 26. eductus est coluber tortuosus, & Esai. 27. Leurathan serpentem, vectem tortuosum. Tota sententia est apud Gregor, lib. 17. Moral. cap. 18.

Comus capiti, Videtur alludere ad illud Genefeos: Ipía conteret caput tuum squo docetur caput esse conterendum serpentis, hoc est primú diaboli incursum, quo intendit, yt animus deditionem faciat, esse propulsandum.

Et tu insidiaberis calcaneo eius.] Genes. 3, Greg. lib. 1. Moral. c. 3 8. Calcaneum sinem actionis interpretatur exponens locum Psal. 5 5. Ipsi calca-

neum meum observabant. Et in locum Genescos.

Dei vero seruis. ] Alexander primus epist. 2. Nam sicut leo rugiens, circuit quarens, quem deuoret; sic diabolus non cessar circuite, & quarere, quos ex sidelibus perdae, & maximè illos, quos ardentiores in seruitto saluatoris, eique samiliares inueneris.

Non tentando possidet & c. ] Gregor. lib. 3. Moral. c. 6. interpretatur illud Esai. 43. Ego Dominus formans lucem, & creans tenebras.

Tunceontra cos. ] Esta pud Gregor. lib. 3 3. Moral. c. 18. Vbi exponit illud lob. 40. Behemoth caudam sua quali cedrus adstringer, hoc est mouebit & agitabit, velut cedrus agratura vento, vel arriget membrum, veluti cedrus arrecta & ingens.

Argumenta machinationum.] Totam hanc fententiam mirè versat Greg.lib.33.Moral.c. 18.& 19. & 20.vbi exponit illud Iob. nerui testiculoru

eius perplexi funt.

Nullus culpam non existimet & [e.] C. Gotthus, Nullus culpam existimet ex qua passionem propriam sustained. Alius codex perantiquus: Nullus culpam non existimet quam ex compassione propria sustained. Et statim addit omiss reliquis: Nam si compassioni credit &c. Caterivi in editis.

I deo diabolus in facris eloquijs Behemoth.] Tota

mhara fentencia deduciron ex Gregor lib:330Morale, 20, vbi quærit eur diabolus Behemorh beoftia quadrupes, cur Leulathan ferpensin aquis, qui hamo capitur, dicatur. Quorum nominum -orationem hie Isidorus ex Gregorio reddit, inter of nomina autem diaboli que varia & multa occurmeunt in durinis librist, hac this Behemorh, Leuisd than, & Auis , porissima funt. Dicitur etiam Leo, & Baal, Aquilo, Larro, Sathan, Cauda, Basiliscus, Belial, malus, tentator, canis, impius, aduerfarius, alienus, lupus, exactor, aspis, homicida, nequillimus, malignus, paruus, afper, lucifer, dibanus, fortis, porestas tenebrarum, carulus - leonis, princeps poteftatis, Deus huius faculi, Leo rugiens, apoltata & præuaricator ablque iugo, filius Belial, vt adnotauit Hieronymus. Efai. 28. Et ita interpretatur illud. Pfal. 17. torren tes iniquitatis conturbauerunt me, idest impetuosa incursiones damonis, Behemoth autem plurale estapud Hebraos (ve hocobiter annote) idem quod bestiz eo quod vnum animal cum sit ex multarum bestiarum magnitudine & immanitate est coagmentatum, este, animal terrestre, wastum, & eximiz magnitudinis: de eo dicitur Iob. 40. Behemoth quem feci, tecum fænum quasi bos comedet. Iuxta nonnullos est elephas. ond Adeo Leuischan Lehiathan dixerunt antiqui teste Hieronymo lib. 6.in Esaic. 1 4. esse patrem diaboliquam sententiam ipse refellir significarq; odraconem: Vindo illud Ezech. 2. Leoni gentium affimilatus eft , & diaconi qui eft in mari. Aquila pro dracone pofuir Leulathan auctore Hieronimo fimiliter Pfal. 20. dum dietur, Conculcation illustration di diaconem legitur Leulathan. Vindo catur hie cetus magnus , de quo quod à Christo capiendus fie inystico in lob termone narratur. Est igitur Leulathan pifeis marinus ingens, ilob. 40. An extrahère poteris Leulathan hamo , to fune ligabis linguam cius ? septuaginta ibi pro Leulathan posuerunt cetum & draconem: ficut & in illo sob c. 3 qui parati sunt suscitata Leulathan vertum; tili cetum; albi draconem: interpretantur, tili cetum; albi draconem interpretantur, tili cetum; albi draconem cum at hi ad illudendum. De creatione Leulathan & Henoch habetur Estra 4. c. 6.

Jnsacris eloquis. ] Iob. 3. & 40. Esai. 6.& 27.

Auis propteren nominatur. ] Daniel 7. & Esai.

3. r. & illud Enungelij volucreveceli usan satous

Ex so enim quod per membra sua: labent excus.
Gregor. lbi 33. Moral ci. 20. ex quo est hac fententia: ex ipso, inquit, suarum actionum nomine vocatur; cum immentum; draco, velauis dicitur.

Quomodo bonorum interitum. I Similis est interrogatio apud Gregor lib. 3 n. Moral.c. i o vin fine, & apud Iulianum Archiepiscopum Toles. Sanctiss. in Annitimenan lib. ex Iob. interrog. 1 3 2. Gregore dum interpretatue illud dob Armilla pertorabis maxillari entidibit Moral 33 dap. 40.866ap 17.111 at acasad, a maxillari pertorabis

nate 41 Et flamma de ore eius egrédieur h. 33. Morale 41 e mon auffiliale de sur militares.

Sathana corporaliter deputari . ] Locum Pauli 1. ad Corinth. 5. Isidorus interpretatur de corporali traditione, vt Hieronymus & Gregor. lib.33. Moral.c. 1 1. Et Anselmus; cum alij lancti patres de separatione à Christi corpore, spiritalique eraditione in Sathana potestarem intelligant. Vierque sensus ecclesistica excommunicationis vim 'atque auctoritatem probat camane elle penam grauissimam & maxime formidandam; cum ab Ecclesia eijciat hominem diabolique mancipium efficiat, & ab omni sacramentali virtute reddat alienum: vnde illud Pelagij PP. ad Angliz Epi-Gopum Apostolica auctoritatis exemplo didicimus, errantium, & in erforem nutantium, spiritus tradendos esse Sataria, ve blasohemare dediscant & Vrban. PP. C. Notandum 24. 9. 3. Cassianus lib. 2, c. 1 6, Pauli locum intelligit de co in qui ab oratione suspenditur. Origines tamen homil 2 ad c. 2 Judicum, quas quia Billieronymus o latinas fecie, oi tribuuntur, explicat etiamo hune locum de excommunicatione ecclefiastica,& du pliciter hominem Sathang tradi oftendit excom-

Ecc

municationis vinculis irretirum. Sic & Augu-Christianes dectiffimi qui'a Sacerdoribus excommunicatur, Satanz traditur", Quomodo: s scilicet quia extra ecctesiam diabolus est: sicut in Ecclesia Christus : ac per hoc quasi diabolo traditur, qui ab Ecclesiastica communione remo-

#### of Cormain. Indones manyeastur decorpora-Endinenc, vil Vere, Por Octor bb. 33. Moule ... Et Antenissenm

LERVNO VE demones. | Gregor. Dilibis Moralici 18.8 lib. 4 Dialog. c. 48 fex modis docet som nia aninitudine , secundo inanitate , ter-

or tio illusione, quarto illusione simul & cog itatione, quinto reuelatione l'exto cogitatione fimul - 1 & reuclatione Augustinus in lib. de divinatione per somnium multa de somnijs ; que demones mimmittunt, tradit: Sex autem illos Gregorijinodos hie notter Hidorus complexus eft.

Supplicia immittunt. ] Supplicia minantur præor ter M.ff.aliquot etiam excufi habent. Legendum - iputo Supplicia immittunt Est enim Augustini phrasis. lib. de dininatione per somnium cap. 3. Accipiunt chim lape potestatem 3 & morbos ulimmutere cult of the minimum

Humana corpora werberant: | Alludit forte ad

223

verbera

lectionem accepta, qui fuentes habutle feapulas, & plagas fensiste se post somition air, ad Eustochium, de custodienda virginitate, & in in apologia ad Russium.

Plerumque.] Ex Gregor, lib. 8. Moral.c. 18. & .e. lib. 17 Dialog: c. 49. Affert de quodam dinite cui odiabolus per fomnium longa vitæ fpata promi-fir: qui cum multas pecunias pro longioris vitæ (hipendijs collegiflet, repente defunctus eft.)

Qui autem.) Sententia est Aristotelis r. libr.

De Ethic, cap. vitimo : virtute praditos per quietem

meliora habere theoremata ; quam improbos.

Node etiam Ecclesiast. 34 sonnia male facien

vium vanitatem vocat fapiens ?

Interdum etiam per soprem & c. ] Somnia bonna immitria Deo pulchre demostratur Ecclesia strei 3 4. Et sicut parturieniis cor tuum phanta-siaspatiur inista altissimo fuerit immissa visitate, ne dederis illis cor tuum. Sic Salomon in somnis calitus diuinam accepit sapientiam 3. Reg. c. 3. Euigilauit Salomon & intellexit, quo leste somnium. Aliqui hoc somnium non sustante siaspatente siaspa

erudie-

erudichaeur à Deo, & de arcanis & mysticis docebantur, vt Ioseph. Nam dormiente homine intellectus eius potest in Deum ferri; cuius munus est percipere & judicare. Vade dum dormit de his que antea considerauit, aliquid percipit, & aratiotinatur, & argumentorum nodos dissoluit. Sie August de cura pro mortuisagenda capita. Narrat Eulogio discipulo suo :qui dum Rhetoricos Cicoronis libros Carthagini interpretaretur in quendam locum offendit obscurum, quo non intellecto viz potuit dormire folicitus, qua nocte somniati fibi exponere visus est quod non intelligebat. Hinc etiam ortum habent venerearum rerum fomnia, que non contingunt nisi antea vigilantes, de illis, animi vel tentantur vel cogitant, vetradit August. lbr. 12. super Genes. cap. 1 5. Aliquando verò intellectus mouetur in o fomno illustratione alicuius superioris & nobilioris substantia, ad cuius eruditionem & disciplinam intellectus quiescentis est promptior & habilior, propter sensum & cogitationum ; & phantafiarum affluentem quietem, cum his tempestatibus libera, tota sibi sua sit. Cantic. Ego dormio cor meum vigilat. & lob, 3.8, Per fomniu in visione nocturna quando sopor soler occupare homines, & dormiune in lectulo fuo aune aperit aures virorum, & crudiens cos instruit disciplina. Thomas Aquinas 2,9.9 5. Art. 6: Ad cau-Sas internas animi & corports, q ex Dei reuelatioone, & celefti influxu dimanant, & ad externas, ouz ex vigilia & humoris copia oriuntur, omne i formiotum rationem retulici. Similirer Hippocrates lib. de formis.

Momunquam etiam. ] Sic air de se Augustinus lib. 10. Consess. 20. Vigilanti illi occurrère imagines rerum; illicobrarum carentes viribus, que tamen in somnis vique ad consensionem animam trahebant.

Dinerse sunt qualitates sententia hæc, & se-septima estapud Gregorsib. 8. Morale. 18. & selib. 4. Dialog. c. 18. Sex somniorum causas distin-

guit, ve supra diximus. Tolk i small es ils

Am sepe que in die cogitaumus. Diuina actiones seperepresentantur in sommis, ve tradit Hippocrates, qui ettà existimar huussmodi somnia corporis santatem indicare. Simile est Asmicani illud somnium apud Ciceron cui eatum return species obijeiuntur per quietem, de quibus pridie sermonem habuerar.

Salomone probante: Eccle 3 4. ita legitur: Multos enim errare fecerunt fomnia, & exciderant sperantes in ills. Gregorius tamen lib. 8. Mo-

ral.c. 18. vt Isidorus legit. - 7 1.32 17 unt

de Cintare a 2 de fallitate formiorum & diffile Cintare a 2 de fallitate formiorum & diffile cultate e a diference di , & quo pacto animam miferam, fenfumque perturbent; differit. Plinius lib. i 1. natur hiltor. cap 75. quarit; Verum ne int aliqua prascita animi quiescentis, quaq; siant intaine; & alia qua illicvide. Et lib.7, cap. 5 o.de publico Cornelio Ruso, qui dormiens oculoru visum amiste, cum id sibi accidere somniaret.

Melancolicos magis vera somniare ait Artistera viles lib. de somn. & vigil. Clemens Alexand. libr; 2.

Padagae, 9 ait ca qua sint vera somnia, reputari sobria animateogitata.

Si dixerint cobis. ] Apud Marthaum.c. 23, sic est: Tunt si quis dixerit Ecce hic est Christus aut illic nolité credere. Idem Marc; 13, & Luc. 17,

10 Somnia similia sunt augurijs. Attern augurandi per somnia non reneit Hippocrates sib. de somnis apotel. 2.8 3. Austorel. lib. de somno & Lvigil somnia reducit ad causas, signa, & accideta. Plin. lib. 37. natural. historia. c. 10 de lapide emmerite, air quod capiti suppositus visa nom cturna oraculi modo reddat. Idem facit Amphictionem interpretationis ostetorum & somniorum primum auctorem libr. 7. cap. 5 6. dixit delauro suppositus pulluno quod somnia vera saciat. Ab ecclesia somniorum interpretes damnantur concil. 2. Ancyran. c. 23. & sin cap. Episcopi 26. q. 5.

Mentes etidm nostre. ] Plinius lib. 28, cap. 8. à Democrito traditum Cabit finultum Chame-leontis armum qualiter fomnia qua yelis & qui-

. Sed tune est peccatum, ] Gratian. sed tunc est

peccatum in animo. Sic etiam Gotth. & alij CC.
M. f. Senfus huius fententize desumitur ex Gregoin Epistol. ad August. Angelorum Episcopum &
habetur D. 6. c. Testamentum.

Fletibus tergant.] De pollutionibus, & carum diuerstrate, & causis discrit docussime Thomas Aquinas in opusculis de puritate conscientia & officio sacerdotis.

#### CAP. VII.

REQUENS oratio.] Idem Augustin. lib.
T. Petri c. 4. Estote itaque prudentes, vigilate, in
orationibus.

Oratio cordis est non labiorum. Id Gregor. probat libr. 22 Moral. cap. 18. dum exponit illud Iob: Quis mihi tribuat auditorem, vt desideriu meum omnipoteins audiat. Neque tamen reijcit hoc loco Isidorus vocalem orationem. Nam cum duplex in Eccless sit oratio. communis & priuata, communis sit in persona torius Ecclesse, & ideò est vocalis, & alta voce prolata. Probat id forma orandi a Christo Apostolis præscripta Matth. 6. Orantes nolite multum loqui, sicut Ethnici faciunt: pura enim quod in multiloquio siuo exaudiantur. Etinfra: Sic ergò vos orabitis: Pater noster: quo in loco orationem haud dubiè in voce constituit. Et Luc. 11. apparet, quod Dominus voce oraret. Et factum est, inquit Euangelista, dum esset in quodam loco orans ve cellanit, dixit vnus ex discipulis sus ad eum: Domine doce nos orare, sieut docuit Ioanes discipulos suos & ait illis : cum oratis dicite: Parer notter. Dum oratis inquit dicite : quod omnino voce fit. Hinc concil. Toleran, tertio. c. 2. præcipitur in omnibus Ecclesijs symbolum sidei recitandum priusque orationem Dominicam voce clara prædicandam, quò fides vera manifesta sit, & teltimonium habeat: & ad Christi corpus & fanguinem prælibandum pectora populorum fide purificata accedant. Et concil. Tolet. 4. c. 9. Orationem Dominicam quoridie dicendam esse in publico aut privato officio decernitur, idque probatur auctoritate Cypriani, Hilarij, Augustini, Et concil. Gerundens. can. 1 o. dicitur post matutinas & vespertinas preces orationem dominicam proferendam. Hæc omnia & alia complura, qua viris doctiffimis collecta sunt ad orationem publicam adstruendam spectant, cuius ratio atque natura requirit vt sit vocalis . Et inde ortum trabuit Ecclesia cantus, quem Paulus probat ad Ephes. 5. Loquentes, inquit, vobis metiplis in plalmis, hymnis & canticis spiritualibus, cantantes & plallentes in cordibus vestris Domino. & ad Coloss 3. Idem Actorum etiam 6. media nocte Paulus & Silas adorantes laudabant Deum, & audic bant cos, qui in cu-Rodia

stodia erant. Hancantiquam in Ecclesia cantus consecudinem, præter multa testimonia Sacto-- rum Dionylij, Tertulliani,& vlus antiphonarum & responsoriorum, & hymnorum, corumque modulationem Nicephorus Apostolis tribuit libs 18. c. 51. Sunt etiam conciliorum loca infignia vt Toletan. 4:0.1 4.8:15.8: Turon. 2. fub Pelagio primo & Laodic. fub Liberio c. 59. vbi ftan tuitur quæ psallere & legere in Ecclesia conue-. niat; & Can. 1 5. pfalmiltarum officium præscribitur. Atque hactenus de communi, seu publica orarione, in qua excolenda multum laborarunt Hildrius; Gregorius, Ambrofius, & Hidorus. Oratio verò priuata & fingularis potest esse sine voce, de qua loquuntur sanctiquum orationem cordis laudant, ve Cyprianus in expolitione orationis Dominica, & August. plal. - 118. & Gregor. lib. Moral. c. 18. Quamuis vox . tordiadiuncta excitat, & promouet plurimum interiorem animi affectum, ve qui habitat intus in pectore iple sit & in voce, & totus homo anim6 & corpore Deo feruiat, &, vt inquit Cyprianus, divinis oculis placeat, & habitu corporis & modo vocis; dum Deo reddit labiorum vitulos, vt ait Ofeas, & affectum amoremque animo coceptum, ex quadam redundantia, voce exprimat, vnde Paulus corde credit, & ore conficetur: " & David pfal. 1 3. lætatum eft cor meum & exultauit lingua mea. Et Iob: Conceptum fer monem

tenere quis potent? Multz sunt commoditates, & vtilitates animi, que ex perfecta oratione vocali homini proueniunt. Verum si ab ea se iungas cordis affectum & intentionem, folumque sit volubilis & vaga oratio, atque verbosa, longè præstat ca quæ corde tantum fit; quod probat Cyprianus de oratione Dominica, dum ait, non passim oportere ventilare preces nostras inconditis vocibus, nec petitionem commendandam modeste Deo, tumultuosa loquacitate iactare. Quia Deus non vocis, sed cordis auditor est. Et Augustin. libr. de verbis Domini, serm. 18. Ne Atrepentes, inquit, simus vocibus, & muti moribus, & sermon z. de oratione. Melius est orare corde, sine sono vocis, quam solis verbis sine intuitu mentis. Et Hierony: Cuius verba habentur de Consecrat. D. s. c. Non mediocriter.

xo: Nunquamest sine gemitiu orandum: Lactymosa oratio multum valet apud Deum Gregor. libr. 10. Moral.c. 17. Ambros. multis in locis lib. super Beatiimmaculati & plal. 37. & Cypnan. egregiè Epist ad Clerum & plebem de precando Deum in fine .

Mens qualem se &c. ] Ex Gregor. ibid. Et in hoc sensu interpretor illud Eccles.7. Ne iteres ver bum in ore tuo.

Pura est oratio. ] August.lib.de salutar.bus documentis hine meritò air cap. 28. Hoc, mi frater, stude in tua oratione, vt orationem puram offeras Domino Christo, &c.

Quando aliunde non cogitamus. ] Paul. 1. ad Corinth. 14. Orabo spiritu, orabo mente. Vigilia etiam in oratione requirtur. Hine Marc. 13. Videte, vigilate, & orate. Et Luc. 21. Vigilate itaque omni tempore orantes. Et 1. ad Thess. since intermissione orate. Et 1. ad Thess. 4. Volo viros orare in omni loco, leuantes puras manus since ita & disceptatione. Hine ctiam Hieronymus ad Rusticum de viuendi forma; Vigilet sensus, manus con vagis cogitationibus patens corpus partierque.

in enarratione pfalmi 85, Exponens illud. Quia tu Domine fuauis es, ac mitis & adducit illud tu Domine fuauis es, ac mitis & adducit illud orarem adte.

Meus que ante orationem.] Ex Gregot, homil 8:in Ezechiel Accenditurad compunction in animus fed carum rerum quas egimus &c. Ecilib.

gust. Plal. 33. Nam oracio, vt inquit Bernardus, duas alas habet, contemptum mundi, & carnis affilictiones serm. 3, de Epiphania.

Duobne modis. ] Est apud Gregor, huius sententiæ sensus lib. 1 o.Moral. cap. 18. Verum August, serm. 2. de orazione, tribus, inquit, modis oraziones impediuntur, aut cum quis à Deo çe-

tit, quod sux saluti resistit, aut cum orat, & ab iniquitate non cessar, aut si delinquenti in se debita non relaxat | Quod triplex malum dum à fe vnusquisque studiosius abstraxerit, securus stu--dio orationis incumbat; &c. Gregor, ita tunc igitur veie fine macula faciem leuamus, cum nec nos prohibita mala comniltemus, nec ea que in nos à proximis commissa sunt ex proprio zelo bretinemus: Graui namo mens nostra orationis fuz tempore confusione deprimitur, si hancaut o fua adhuc operatio inquinat , aut alienæ malitiæ servatus dolor accusato Existimo itaq; Isidorum 2 Ex Augustino; portus quami ex Chegorio hanc in contratione plant i v. alliqued in aironation bull Iuxta Domini fententiam. ] Sic enim habetur 3 Marth. 5. orate pro persequentibus & calumniatibus vos. Et Luc. 6. pro inimicis itaque orare in

Marth., orate pro petfequentibus & calum niabetur
Marth., orate pro petfequentibus & calum niatibus vos. Et Luc. 6. pro inimicis itaque orate in
Obrationibus communibus quis ex necessitate temetur, & esser peccatú inimicos excipere Thom.

L. J. S. J. S. specialius autem pro illis orare est
perfectionis opus. Id probar Augustinus shb. 3.
de verbis Domini ferm. 16. loquens de viilitate
inimicoium, & Ambros púd. 38. exponens illud:
pro co., vt dili gerent me, detrahebant mihu Ego
autem orabam Sici Gregor, in Epistola ad Vercellensem Episcopum lib. 10. Epistolarum epist.
8 2. Euangelij plenitudo, inquir, pro calumniannibus & persequentibus nos subet orare, vt peccaris corium veniam postulemus, &c.

Sieut nullum. ] Gregorius lib. Moral, 10.0.17idem ait fed alijs vetbis: Meari namque, wt gladus, figitur, & mucrone illius ipfi vicerum occulta perforantur. Qui feilieri à transino corde fi prius non educitur, nihil in precibus duina opis obunctut.

cap. 1 poltules, inquis, in fide mini bafitans, qui comm hafitan finalis eff fluctui maris, qui à vento

mouetur, &circumfertur.

Qui à praceptis Dei auertitur. | Oratio peccatoris damnatur multis in sacra scriptura locis; plal. 16. Auribus percipe crationem meam non in labijs dolosis plal. 65. iniquitatem si aspexi in corde meo, non exaudiet Dominus: & plalm. 1 1 4 4 prope est Dominus omnibus inuocantibus cum in virtute Eccles.7. Ante orationem prapara animam tuam : noli esse quasi homo, qui tetat Deum Et Eccles 3. Qui diligit Deum exorabit pro peccatis, & continebir se ab illis, & in oratione dierum exaudietur. Prouerb. 1. Tunc inpocabunt me, & non exaudiam eos, & cap. 19. Et Ierem. Thren. 3. Nos inique egimus, & ad iracundiam propocauimus: ideirco inexorabilis es. Ezechielis 8. Cum clamauerint ad aures meas vo ce magna non exaudiam cos. Et Olex. 7. Vx eis quoniam recesserunt à me : vastabuntur, quia pravaricati funt in me; Et subdit non clamaverut ad me in corde suo, sed viulabant in cubilibus suis . Præcepta orandi traduntur à Christo Domino nostro. Marth. 6. Quum oratis &c. & 1 3. Et Lucz 1 1. & 20. Et Paulus ad Philipp. 4. Nihil solliciti sitis, sed in omni oratione, & obsecratione, cum gratiarum actione petitiones vestræ innotescant apud Deum. Iacob 4. Petitis & non accipitis, eo quod malè petitis, ve in concupiscentijs vestris insumatis. Sie Augustinus multis in locis orationem peccatoris infacundam, & inexaudibilem dicit, præfertim libro de vera inno centia. c.333.& in epift.ad Prob.c. 13. & Ambrosius, quod orantis affectus debear esse purus, & quierus, & vacuus ab omni onere delictorum, libro super Beati immaculatil & lib. r. de Cain & Abel cap. 9. Cyprianus de oratione Dominica. Extatetiam gravis epistola Gregorij Magni ad Théodoricum Francorum Regem de clericis simontacis, vbi ait: Maior ergò metuenda est locis illis calamitas, vbi tales intercessores ad locu regiminis adducutur, qui Dei magis in se iracundiam pronocant, quam per semetipsos placare debuerant. Idem c. 6. præfat in Iob exponens illu d victima impiorum abominabiles Deo sunt: & habetur c.grauibus 3.q.7. Bernard. fuper Cantica sermon. 63. explicans illud: Oratio iusti penetrat colos. Si igitur ita est, quod orationes hominis peccaroris Deus non audit, quo pacto intelligendus erit Augustinus tractat. 44. in Ioannem adillud c.9. Scimus ga peccatores Deus non

audit: illud, inquit, verbum est: Cæci adhuc inuncti-idelt nondum perfecte illuminati. Nam si peccatores Deus non exaudit, frustra publicanus dixisset: Domine propitius esto mihi peccatori. Idem Chryfoltomus homil. 18. In opere imperfecto expones illud : Omnis qui petit accipit, fiuc iustus, inquit, siue peccator. Sichæc loca discrepantia concilianda funt & interpretanda: peccatorem in peccatum lapíum abíq; affectu peccati relinquendi clamantem Deus non audit, at peccatorem humilem ex bono desiderio natura petentem, & Deo se prosternentem Deus exaudit, vtinguit Thomas Aquinas 22. q. 83. Hoc verò non ex iustitiafit, quia hoc peccator non meretur, sed ex pura misericordia. Observanda verò funt in hac peccatoris petitione quatuor leges, pri ma vt pro se petat: secunda vt necessaria ad salutem : tertia, ve piè, idest ad pietatem spectans: quarta, ve perseueranter petar. Ac tune oratio erit impetratoria, licet non meritoria. Hæc de peccatoris oratione adnotanda duxi, quia ad totius capitis intelligentiam maximè conducunt.

Muleum apud Deum. ] Ad verbum ex Grego.

rio lib. Moral. 18.c. 3.

Steut pharifeus.] Habetur simile exemplum apud Cyprianum de oratione Dominica, est autem oratio pharisei apud Luc. c. 18.

Quorum oratio in peccatum conuertitur. ] Sic scriptum est psal. 108. de impio. Oratio eius siat in

peccatum. Vbi Hieronymus sic ait: Penitentia Iudæ peius peccatu sactum est. Quomodo peius peccatum est pecnitentia Iudæ? ius & suspensiones dio perijt, & qui proditor Domini sactus est hic interemptor sui exticit, pro elementia Domini hoc dico: quia magis ex hoc ossendir Dominum, quia le suspensiones qui exticit. Pro elementia Dominum, quia le suspensiones in procedidit. Oportebat orationem ipsiusesse in pecnitentiam, & versa est in peccatum: Vides hæreticum orantem; vides Iudæum, vides Manichæum: licet ieiunent, licet orent, tamen oratio ipsorum vertitur in peccatum. Hec Hieronymus: quæ omnia pauculis versis additis & immutatis sua fecit Leo Magnus: Eadem Grego. homil. 27. in Euangel.

Ideo interdum oratio.] Ex Gregor. libr. Moral.

26. cap. 15.

Trium puerorum frigidus ignis suit.] Ex Augustin expositione plal. 68. concione 2. Habetur historia Daniel 3. Quod sucritille ignis frigidus apparet ex scripturæ contextu. Angelus autem Domini descendit cum Azatia, & socijs eius in fornacem, & excussit slammam ignis de fornace, & fecit medium fornacis quasi ventum roris slantem: & non tetigit cos omnino ignis, neqscontristauit, nec quicquam molestiæ intulit. Et infra dicitus, quod calor ignis non transije per cos. Nicolaus Lyranus versat hane quæstionem hoc loco an ignis ille sucrita ctituus, esteque in ea sen-

tentia, vt existimet ignem hunc habuisse quidem ignis formam & naturam, sed comburendi & agendi actum suisse virtute diuina cohibitum.

Oratio priuatis lotis. ] Loquitur de priuata oratione, de qua Christus Dominus Apostolos docuit. Matth. 6. Tu autem cum oraueris, intra cubiculum tuum, & clauso ostio ora patrem tuum in abscondito: Et pater tuus qui videt in abscondito reddet tibi. Cyprianus de oratione Dominica causam reddit, quare Christus orationi silentium & secretum indixerit. Magisterio, ait, suo Dominus secreto orate nos pracipit, in abditis & semotis locis, in cubilibus ipsis; quod magis conuenit sidei nostra: vt sciamus Deum vbique esse pracentem, audire omnes, & videre, & maiestatis sua plenitudine in abdita quoque & occultar penetrare. Hac Cyprian. vide etiam Augustin, in psal. 141.

Proprium est hypocritarum.] Sic scriptum est Matth. 6. Cum oratis non eritis sicut hypocritæ, qui amant in synagogis & inangulis platearum stantes orare, vt videantur ab hominibus.

Bonum eff. ] Oratio abscondita & abdita ad cordis salutem spectar; hymnorum & psalmorum cantus ad Christi crucifixi gloriam & honorem, vt omnis lingua confiteatur, quod Dominus Icius in gloria est Dei patris. Vnde qui cantum ceclessattum de medio tollunt, Christi magnissica gloriam obscurant, dulce curarú leuamen cuer-

Ggg 2

tunt,

tunt, ordinis Ecclesiastici hierachiam consundunt, pulchritudinem ornatumque admirabilem Christis sponsa sedant: demum lucem quasi è mundo tollete nituntur qui Choros ecclesiasticos ab Ecclesia abesse contendunt, sicut enim luce hac naturali cuncta splendorem, pulchritudinem, ordinem, vitamque suscipiunt, qua in hac mundana machina continentur, sic choris ecclesiasticis omnia Ecclesia munia illustrantur, augentur, amplisicantur, & in debito officio conservantur. Quapropter Sancti, & antiqui patres instatuendis, componendis, ordinandisque ecclesiasticis officijs multum duque instudentur.

Sicut orationibus regimur.] De psalmorum laude multa Basilius homil. 1 super psalm. Plura Ambrosius. & Augustinus totius Ecclesia (inquithic in præsat. psalmorum) vox vna psalmus solomnitates decorat: psalmus tristitiam, quæ propter Deum est, emollit: psalmus ettam ex corde lapideo lacrymas mouetipsalmus Angelorum opus est, exercituum cœlestium spirituale thymiaina. Hacinter alia adnotare libutsyt intelligas veram sapientiam à patribus superioribus sæcultadunferiores suisse derivatam, omniaci corum sentinis, velut sirmissimis radicibus, n'ti. Basilius homil. 1 in psalmos. Vox est inquit Ecclesia psalmus. Hic dies settos illustriores reddit, ac perfundit gaudio: quum tristitiam alioquin opere-

tur, sed que secundum Deumest, è corde lapideo ciet lachrymas: Psalmus opus est angelorum cœlestis illius reipublice in communi proposita functio, spirituale thymiama &c Et que sequuntur pene omoia ad verbum vertir August. Ambrosius etiam laudes psalmos i doctissime commemorat in prestatione in psalmos, à quibus has sententias de psalmis ssidorus accepit.

#### CAP. VIII.

Paulus erudit. Attende lectioni, exhortationi, doctrine. Lectio enim frequens (inquit Ambrofius lib.r. fuper Beatus vir, necinter miffione aliqua destituta, doctrine munus operatur. Augustinus etiam ferm. 112. de tempore tom. 10. eruditè de lectione setipruarum disserit.

Melius est orare quam legere. ] Orationem etia præponit lectioni H cronymus ad Furiam.

Qui vult cum Deo. ] Ex Augustino ad verbum serm. 1.1 2.de tempore. Et ex eodem loco sententia quarta est.

Nam cum oramus Des loquimur.] Gonhus C. Nam cum oramus ipfi, cum Deo loquimur ficque Augustinus.

Geminum est lectionis studium. ] Id docet Augustinus lib. de doctrina Christiana 4 c. 4. Officium doctoris diuinæ scripturæ depingens; vbi

diftin-

distinguit inter sapienter dicere & cloquenters & tria illa eloquentis munera, docere, delectare, se chere, ad seripturarum lectionem detorquet. ibidem c.12. Docere inquit est necessitatis, delectare suavitaris, sechere victoria. Horum trium quod primo loco possitum est, hoc est docendi necessitas, in rebus est constituta quas dicimus, reliqua duo in modo quo dicimus docedo. Quod hie Isidorus dixit; qua vtilitate & dignitate dicatur, vtilitata ad delectationem, dignitas ad victoriam spectat.

Lector strenuus.] Id Augustinus passim docet, præsertim psal. 1 1. Et libr. de opere Monacho-

rum in fine.cap. 17.

Ad agendum.] Ad implendum, habet C. Gotthus Hieronym.comm.in Mich. c. 2. Tune feripturæ profunt legenti, si quod legitur, opere compleatur. Idque idem laudat in Marcella vidua in eius epitaphio ad Principiam.

Corde suo reprebensus consunditur.] Hieronymus ad Principiá in epitaphio Marcella vidua: Erubescit enim quamuis præclara doctrina, quá

non pia reprehendit conscientia.

Unde Dauid.] Pfal. 118. Tune non confundar, cum prospexero in omnibus mandatis tuis. Sic habet editio nostra Latina. August. in enarratione conc. 4: in hune pfalm. Tune non confundar, dum inspicio in omnia mandata tua, Pagninus ita: Tune non pudore afficiar, cum respe-

xero ad omnia przeepta tua. Estque suturi temporis cum prospexero, idest cum intelligam, & comprehendam, cur ila imperaueris. Nam paucis datum est vt omnium Dei przeeptorum teneant rationes, & causas, corumque mandata diligenter exequantur.

#### CAP. IX.

S

ICVT feriptum est: Ama illam & exaltabit te.] Prouerb. 4. Arripe illa, & exaltabit te., glorificaberis ab eacum cam

fueris amplexatus. prius dixerat Dilige eam, & conseruabit te. De assiduitate & perseuerantia legendi sacras scripturas multa traduntur à patribus, in primis à Cypriano in fine de spectaculis, & August.li. 2.de Doctrina Chistianac. 5 Erit diuinarum scripturarum solertissimus indagator. Quod habetur D. 19. Et in sermone mirabili 3 8.ad fratres in cremo. De laudibus scripturæ & diligenti ipsius lectione, Ambrosius lib.super Beati immaculati in via assiduè legendu esse docet: Beatus inquit, qui in lege Domini die ac nocte meditatur. Sed qui meditatur in lege, eruditur in lege, & quem lex erudierit, Dominus erudit, qui locutus est legem. Etepistola 3.ad Sabinum de eius studio. Hieronymus etiam ad Demetriadem in fine: Ama scripturas Sanctas,& amabit te sapientia; Dilige eam, & scruabit te:

Honora

Honora illam, & amplexabitur te. Ex quo loco videtur desumpta esse hæc sententia.

(um eam fueris amplexatus. ] In multis CC.M.

II. deest hoc.

Quanto quisque.] August. lib. 2. de Doctrina Christ.c.9. Solertiùs & diligentiùs in libris facris præcepta viuendi & regulas credendi esse inuestigandas docet.

Sicut in lege scribitur. ] Exod. 19. & cap. 34. Et videtur desumpta sententia ex Greg. lib. 5. Mo-

ral.c. 25. & 26.

Qui ab actione terrene cure] 1.ad Corinth. 2. Nos autem non spiritum huius mundi accepimus, sedspiritum qui ex Deo est &c. Et insta animalis homo non percipitea, quæ sunt spiritus: spiritualis autem iudicat omnia. Nos autem Christi habemus. Augustin enarratione psalm. 1.18. exponens illud Beati immaculati in via, qui ambulant in lege Domini: Beati qui scrutantur testimonia cius in toto corde, exquirunt cum. Gregorius etiam idem optime: & ab co sententiam deductam existimo. libr. Moral. 23. cap. 20. & 21.

Nam sicut cacus & videns. ] Simile exemplu

est Apud Augustin, ferm. 1 1 2.

Defigit.] Gotth. C. addit: illum plus metuit diabolus quem affidue legere viderit. Quam lectionem in nul'o alio M. s. inuenio ex tredecim antiquissimis quos ad emendationem huius operis iussu Philippi II. Regis Catholici & pijssimi ex omnibus bibliothecis Hispaniæ nactus sum.

Quidam habent intelligentia ingenium.] August. libr. de spiritu & anima cap. 11. definit ingenium elle vim anima, fine intentionem, qua se extendi anima, & exercet ad incognitorum cognitionem.

# CAP. X.

OCTRINA fine adjunante Dei gratia.]
D.Hilamus in pfalm. 123, in principio docet docussime non esse sensu nostro scripturas Sanctas accipiendas,

vt hæretici facium, sedeius dono atque ope intelligendas, qui dixit Accipite spiritum sanctum. & aperut scripturaŭ abstruta, & recódita sensa. Docetidem D. Hieronymus epistola ad Paulinu in sine. Vnde Cyprianus de vititate Ecclesiæ, serè in medio cos corruptores. Euangesij nominat, dum depingit hæreticorum motes elegantissime; & vy D. Hieronymus de ipso at ad Paulinum in sine, instar fontis purissimi, dit lesioned the especialismi.

Quamus infundatur auribus.] Videtur exponere illud pfalmi. 1: 8. In corde meo abscondi eloquia tua, vt non peccem tibi.

#### CAP. XI



V N Q V A M confequitur legendo. ] Totum hoc caput desumptu està Gregor.lib.Moral. 20.c. 9. dum exponit ullud Iob: Qui rodebant in solitudi-

ne, squallentes calamitate & miseria."

Semper enim superbi legunt, quarunt & nunquam inueniunt.] Sic Gregorius lib. 20. Moral. cap. 9.

Quo plus appetunt, plus amittunt.

Inde isti excacantur.] Augustin, sermon de tempore 30. de ludais ita air apud Iudaos solas diuinas literas remansuras, quibus gentes instrucrentur, illi excecarentur.

#### CAP. XII.



EQVAQVAM legem intelligit, &c.]
Diuina legis intellectus exterior verborum carnalis à Doctoribus dicitur, exeo, quod est apud Paulum ad Co-

loss. 2. de seductoribus scriptum. Nemo vos seducat volens in humilitate & religione Angelorum, quæ non vidit ambulans, frustra inflatus sensu carnis suæ, & non tenens caput. Inde est apud August. frequens carnalitèr intelligere, & terrena, carnalique iustitia, præsertim in expositione epistad Galaras c. 3. & in expositione psal.

10. spiritualiter, inquit, legem intelligentibus sacramentum est libertatiscarnaliter autem sentientibus, si sudzi sunt iugum est seriuturis, si Pagani aut hzretici velamen est ezeitatis: Similiter Hieronymus ad Aglasiam quzst; 10. Frustra institut ludzus, et eimet sensu carnis suz, carnaliter uncta intelligens, et traditionum sudaicaru de litamenta perquirens, non tenens caput.

Sen/u interiorii intelligentie.] Vt est illud à Celestino PP. Galliarum sacerdotibus inhibitum, qui amicti pallijs, & lumbis præcincti, in Ecclesia ministrabant, vt illud Domini præceptum:
sint lumbi vestri præcincti; ad verbum impletent
epist. 2 ad Episcopos Galliæ. Qui credunt, inquit,
se sanctæ scripturæ sidem non per spiritum, sed
per literam completuros, &c. Et hoe non solum
de lege diuina, sed etiam de ciuili dictum est.

In beresim devoluti sunt. ] Vt de Hebionitis tradit Augustishb.de hæret, ad quod vult Deum.

Liga testimonium.] In excusis: signa Malè ita enim Esaias 8. Liga testimonium, signa legem in discipulis meis. Hunc locum interpretatur Euschius Casariens. lib. 7.0.3. demostrat Euang. & Cyprianus lib. 1. aduersus Iudaos cap 2. de cestatione legis Moisayca quasi dicatinquit: Claude legem Moysis, & aperi legem Christi Apostolis & discipulis traditiam.

Dominus dicit. ] Ioann. 13. In hoc cognoscent omnes, quia discipuli mei estis, si dilectionem

habueriers ad murcem, & ita est Cod. Seguntino. Scripturas baretics. Legitimum feripturæ fenfum & verum corrum pere, proprium hafeticorum est: vt D. Petrus de Epistolis Pauli dicit Epistol. 2. c. 3. In quibus inquit sunt difficilia intellectu, que indocti & instabiles deprauant, sicut & cæteras scripturas ad suam ipsorum perditionem. Idque etiam annotauit D. Gregor.lib. Moral. 20. c. 9. Augustinus item in plal. 48: con, 1. Omnia, inquit, diuina eloquia salubria sunt benè intelligentibus, periculosa verò ijs, qui ea volunt ad sui cordis peruersitatem detorquere, potius quam suum cor ad eorum rectitudinem corrigere. Hinc Hieronymus illud: de fenfu est hæresis, non de scriptura. Idem Vincentius Lyrinensis monachus in aureo libello aduersus hareses. Vnde de vero sensu scripturæ tradendo ac retinendo multa in Constitut. D. Clementis inserta sunt. Concil etiam Constantinop. 6.cap.2. idem probatur. Idem in Concil. Lateran. 1. sub Martino 1. aduerfus Paulum Constant, Episc.sic decretum est, si quis non consitetur secundum Sanctos patres propriè & verè, & omnia quæ tradita sunt & prædicata, Sanctæ & Apostolicæ Dei Ecclesia, abipsis Sanctis patribus, & probabilibus & vniuerfalibus quinque concilijs, vique ad vnum apicem verbo & mente, sit condemnatus. Et in altero Lateranensi sub Iulio 2. & Leone 10. feff 10. sub Leone: Mandamusque omn.bus,qui

prædi-

prædicandi onus sustinent, quique in futurum sultinebunt, ve Euangelicam veritatem, & Sancham feripturam iuxta declarationem, & inter pretationem doctorum, quos Ecclesia Dei vel vsus diuturnus approbauit, legendoque hactenus -6 recepit, & in politerum recipiet, prædicent, & explanent : nec quicquam eis ptoprio sensucontrarium vel dissonum adijciant, sed illis semper infiltant , que ab iplis facta feripune verbis rite ac sane, & præfatorum interpretationibus intellectis non discordant : Quam' regulam sancti patres spiritu sancto afflati nouissimo vniuerfali concilio Tridentino furius, ad coercenda petulantia huius temporis hareticorum ingenia, tradiderunt feff. 4. Angust lib. 12. Confesticap. 25. docer guomodo is lit fensus scriptura qui sit omnis Doctorum Ecclesiæ, communisque sententia sit Dei sententia

Plerunque sub nomine Catholicorum haretici sua dista conservium. ] Familiare ett hareticis pettilens suum virus, non solum nomine, & aucto
ritate doctissimorum tegere, verum ettam venenata velaniz suz pocula sub Apostolorum tituloinsipientibus propinare, quo dulcius facilius;
ab eis hauriantur. Hinc Pauli nomine Thessalonicssibus epistola mittitur, sicut ipse innu t 2:1
Thessalorum presentation per postola, tanqua per nos missan
Hinc ettam pseudepigrapha ila, liber Seth filij
Noë, Scriptura Cham, Euangelium Petri, Tho-

mz, Matthiz. Hinc Pauli raptus, Salomonis incantationes, & huius generis infinita alia, vt tradit Eufeb.l.b. 3:hift. Ecclef.c. 19. & concil. Nicen. 2. Priscilianus etiam & Dictinius, hæretici, scripturas sub nomine prophetarum, Apostolorum, & Patriarcharum publicarunt concil. Brachar. Nicephorus etiam lib. 16. hist. eccles. c. 28. afferit Apollinaris hæretici libellos Athanasio, Gregorio, & Iulio attributos; fic & Epiphanio Cypri Episcopo Ibæ epistolam falso imposuerunt, vt est in concil. Niceno 2. Et Augustino articuli salsò impositi. Prosperad obiect, Vicent. c. 1 3. Noltris etiam exulceratissimis temporibus, œcolampadij volumen aduerfus facramentum Eucharistiæ, Bertramio presbytero ad Carolum Magnum adscribitur: Carolostadij opus aduersus imagines ipsi Carolo Magno. Caluini quidamliber Alcuino Caroli M. præceptori: vt do-Crèadnorauit Sixtus in Bibliotheca fua.

Doctrinamque veram adulterando corrumpunt Sie Clementis , Dionyfij , Origenis , Athanafij &
aliotum nobilium Doctorum feripta deprauata ab hæreticis fuère , vt Pamphylius Martyr.
Eufeb. Cæfarienf. Didymus , Ruffinus , & alij
tradunt. Concilia etiam eidem iniuriæ fuetunt
obnoxia , vt ex fexto general. concil. Conftantin.
act. 1 4. conftat. An verò Origenis libri ab hæreticis (vt hoc obitet moneam) corrupti fuerunt lon
gam Picus. Mirandulanus disputationem texit.

Contra cos porto qui flagitium hoc admittere non verentur, & fallos pro veris libros obtrudere audent, ita in conft. Apost statuitur. Siquis falfò in scriptor libros tanquam sacros in Ecclesia ad populi & cleri corruptionem publicauerit, deponitor.

Juxta Apostolica monita: ] Sie habet Apostolus

1 ad Thess.c. 5. Prophetias nolite spernere: omnia

autem probate.

#### CAP. XIII.

DEO prohibentur J citatur in collectis Gratiani Dist. 37. c. Ideo prohibetur. In tota illa Distinct. sacularium libroru agitur ex decreto concil. Caithag. 4. c. 16.8. Hic-

ronym. & Raband & Beda & Clemente

Figmenta legere poetarum.] Paulinus Epist. 7. Negant Camenis nec patent Apollini dicata Christo pectora. De lectione Episcoprum & Sacerdotum, & quomodo iuxta Apostoli sententiam attendere debeant lectioni; exhortationi; & doctrina; est in collectis Gratiani D. 36. c. Qui Ecclesiasticis diciplinis: & si quis vult ex Sozimo in epistol. 1. ad H. siychium: & Orig. homil. 6. ad caput 8. Lenit. Et Gregor. Ib. 9. Regist.epistol. 48. Desiderium Episcopum reprehendit quod gramaticam quibus dam exponeret; quia in vno se ore cum Iouis laudibus Christi laudes non ca-

- piunt . Non omnia tamen poetarum figmenta protinus Christianis interdicuntur, sed ea duntaxat, quæ libidinis fomenta excitant . Nam ve Ambrof docet lib. 3 de fide 5. Trinitatis, in principio tom 2 etiam in diuinis scripturis poëtarum inueniuntur colores, & similitudines, & versiculi upogramm dininis libris, inferti funt: Nam & gigantes,& vellem Titanuum prophetici fermonis feries non refugit, & Elaias lyrenas, & filias pafferum dixit & Ieremias. Vnde August. lib. 2. de Ciuit. Dei c. 8. improbat quidem studium tragediarum, & comædiarum, & poeticarum fabulaaifjum, fed carum duntaxat; quæ, verborum oblechitate composite sunt puerisque carum lectionem interdicit. Idque non solum ipse atque alijfancti patres, verum etiam Gentiles, qui virtutum leges tradunt, inter quos est Plato lib. de legibus & alij. Vide Augustin.ipsum lib. 1 4. de Chitat. Dei.

Non in Sapientia verbi. ] Sic Paulus 1. ad Corinth. 2. Non in persuasibilibus humanæ sapientiæ verbis, led in ostenfione spiritus, & virtutis, vt fides vestra non sit in sapientia hominum, sed in virtute Dei ..

ha Arrogantia fastu inflatus. Alludir ad illud Pau-

li : scientia inflat, charitas zdificat.

Vnde bene Pfalmista ait. ] Pfal.70. Vbi Basilius probat Symmachi versionem, quoniam adnumerare nequeo. Ingreditur in potentia Domini:

quoniam

quoniam politius erat illud: Os meum annunciabit iustitiam tuam . Hæc autem promissio, quia maior est viribus humanis subiecit : quonia connumerare nequeo :tales enim scripturas no est natura mea assequuta : Attamen ingrediar in potentias Domini, vt humanæ naturæ imbecillitatem possibilem reddam. Idem Theodoretus. Augustinus, quod alij CC. habent negotiatione & de litteratura harcticorum & negotiatione exponit. Sunt inquit, qui de omnibus literis tam facris, quam profanis interpretentur, vt est illud Esai. 29. Nescio litteras, quasi dicat non fatis intelligo scripturas sacras, neque mysteria, qua in eorum sensu abdita latent incognita:literaturam vocat legem Moysis in cortice & litera : cognoscere interpretatur approbare. Quasi dicat non approbaui literam occidentem intraui in potentia viuificante spiritus filij Dei : recolendas, acque annumerandas, satis mihi erit meditari, & dicere alijs Deum omnia posle; & tota ratio facti mihi erit potentia facientis.

Meliores este grammaticos quam hareticos.] Gramaticos hic vocat Aristarchos illos, qui sibi de omni doctrina iudicium vendicabant, censores doctrina, est pli; quorum & inanem tumorem reprehendit August. lib. de catechizand. rudibus c. 9. sedulo monendi sunt scholastici, vi tumilitate induti Christiana, discant non contemnere, quos cognouerint morum vitia, quam verboru

#### CAP. XIIII.

capisse. Idem Basilius homilia que res rise.

E 1.19 s est enim conserve, quam legere. ]
August. lib. 2. soliloquiotum, non alia
ratione melius veritatem quari posse
affirmat, quam intetrogando & respondendo. Et
lib. 1. Academ quast, disput. 1. c. 3. veritatis sola

inquilitio perfectum fapientiz munus est.

Multum profume in collatione figure. Augusteradin disputand normam libide visitate credendi ad Honoratum, separatis, inquir, nugis locori communium; reseum re, causa cum causa, ratio cum ratione configat.

Lites generas.] Sie Paulus 2.ad Timoth. 2. stultas autem; & sine disciplina questiones deuita, skiens quia generat lites. Et ad Titum servidem c13. stultas autem questiones; & genealogues, & contentiones; & pugnas legis deuita; sunt chim inutiles & vanæ: vbi questiones multas; ineruditas; appellat Ambiosi Auctore; que ex contentione sint; & sine vollo sinche uter visit des stultas; appellat Ambiosi fuetu disciplina Chritana; b. es 2000 J. ... parte visit de

#### GAP. XV.

Secolar no ians for niturin vita not

A

CTIVA vita.] De vita actiua, & cotemplatiua passim Gregorius agit, sed præsertim lib. 2. super Ezech Homil. 14. Et lib. 5. expositian 14. Regum

cap. 15. illud: Nosenim sumus circumessio; qui spiritui Dei seruimus. Ad. Philippens: 2. Vita actiua & contemplatiua mirisse depingitur ab Augustino præsertim super Ioann. tract. vlt. Duas itaqvitas sibi diuinitus prædicatas & commendatas nouit Ecclesia quarum vna est in side, altera est in specie: vna in tempore peregrina-

tionis, altera in atternitate mansionis: vna in labore, altera in requie; vna in via, altera in patria: vna in opere actionis, altera in mercede contemplationis: vna declinat à malo, & facit bonum; altera nullum habet, à quo delinet, malum; magnum habet, quo perfruatur, bonum: Et lib. 2. de verbis Domini term. 26.82 27.1dem ferè Bastilius in regularum monasticarum procemio: vbi fusè hane materiam tractat Clemens exiam Alexandrinus li. strom. 6. veritatem in cognitionem, & actionem partitur. Et de excellentia vita contemplatiua lib. 7. Prosper etiam tres libros devita cortemplatiua compositie, & discrimen vtrus que vita statuit, potifismim lib. 15. 12. 12. 13.

Et liet conversus. ] Conversus is dicture, qui faculo renucians sequitur in vita perfecta Christum. Vnde laiei qui século rénunciarunt in religione conversi appellantur. Est enim in illis conversio quadam cordis versio. Impositum illis nomen videtur ab illo Ezech. 3 3. quòd Augustinus libde vera & falla penitentia ita cirat. Quacunq; hora peccator ingemuerit, & conversius sucritivita viviet : Addite; August. dixit Conversion, non tantum versum, vita viviete. Versum qui dolet de animi e ius quam exposiumi varietate. Vertitur à peccato, qui iam vult dimittere peccatum. Convertitur qui iam totus, & omnino vertitur, qui iam non tantum peenas non

timet, sed ad bonum Domini contendere festinat. Que conúctifo si contigeritalicui, etiam in sinc, desperandum non est de cius remissiones. Sed quoniam vix vel rarò est tam iusta conucs so, timendum est de poenitente serò.

Viri Sancti sieut & c. ] Ex Gregor.lib.6. Mo ral. c. 24. Est etiam lib 6. Epi stolarum epist. 169 ad Cyriacum Episcopum. Ethabetur 8. q. r. c.

in scripturis.

## CAP. XVI.

E tribus vocationu generibus ab homine à Deo , & ex necessitate dissert Phanutius Antonij discipulus apud Cass. coll. 3. c. 3. & similiter de tribus

abrenunciationu modis eadem collat.c.6.4c toto
penèlibro Ambrofius de fuga faculi piè omnes
ad mundi contemptum adhortatur.

Legimus peregrinos esse & bospites.] Paulus 11.
ad Hebræos: Quia peregrini & hospites sunt super terram. Et 1. Petti 2. Obsecto vos tanquam
aduenas & peregrinos.

Iusti qui rebus ] In hac sententia triplicem ab renuntiationem complectitur Isidorus de qua

Caffianus collat. 3:c.6. vt supra retuli.

Quasi herbe voertentes.] Allusum ad illud Esaix: Omnis caro fanum, & omnis gloria eius quasi sos agri.

CAP.

#### CAP. XVII.



NAGER, pt ait lob, contemnit civitatem. Estapud lob c. 39. Contemnit, inquit, multitudinem ciuitatis, & clamorem

exactoris no audit; que locu, codem quo Isidorus modo Gregor. interpretatur, & Cass. coll. 17.c.6.

#### CAP. XIX.



VI apponit scientiam. ] In vulgata edit. est, qui addit scietiam, addit & labore. Ahjtamen legunt dolorem, vthic nofter Isidorus, rechus. Itaenim Grace est we for Beis grade medion daguna.

Hinc etiam Dominus. ] In duobus CC. Seguntino & Toletano est: Hinc etiam Dominus dixit ad eos, qui pro hoc faculo convertuntur, vt honorem Sacerdotalem adipiscatur : Vævobis qui ridetis, quoniam flebitis.

#### CAP. XX.



ALEDICTY'S qui facit opus Dei negligenter. | Vulgata editio Icrem. 48. Maledictus homo, qui facit opus Dei fraudulenter. Quomodo etiam legit Cassian.col. 21.

de remissione quinquagesima c. 22.

CAP.

#### CAP. XXII



IR ABILITER comparatur similitudo ]
Tota hac sententia antea depravatissima M.s. ope nostraque diligenti est restituta.

Et maximè per cenodoxiam.] Grzcorum cenodoxia Latinis est vana gloria. Cassianus voce ca frequenter vitur Et lib. 1 1. de spiritu cenodoxiz vanam sue inanem gloria vocat. Est apud Paulu etiam huius vocis vsus ad Philippen. 2. Nihil per contentionem, neque per inanem gloriam. Na Grzceita legitur pushi vo tabusar, v mashosar.

#### CAP. XXIII.

LENDA tamen est ruina. ] Gotthus. C.
Toleran. Cauendam este iactatiam, stenda est tamen ruina, sibi quemquam magis quam
Domino placere, & laudem ab hominibus comparare.

Mon debet citò. ] Plerique CC. citiùs legunt quam lectionem non improbo. Sic enim est apud Gregor, lib. Moral. c. 8. 3 J. Idcirco innote-

scere citiùs non debet .

Que de homine iungit.] In Gotthicis duobus & alijs quibusdam CC. hæc verba adduntur: iactantia oculos, quibus Deus videri poterat, claudit. In nullo tamen excuso sunt neque in aliquot M. Il veruntamen a Gregorio esse videntur lib. 24. Moral. cap. 28. Sie quippe in mente, inquit, superbia, sieut in oculis caligo generatur.

### CAP. XXIIII.



OTVM hoc caput ad verbum ex Augustino est de conslictu vitiorum, & virtutum, modo eius est libellus. Na abalijs Gregorio adiudicatur.In po-

sidij certe siue (vr alij legunt) posidonij indice, de libris Augustini sacto, qui apud me antiquissimus estre Bibliotheca Toletanæ ecc lesiæ, nulla huius mentio inuenitur.

Hypocrita simulatores dicuntur. ] Hypocrita hoc ionat latinis, quod simulator. Guegor.lib.8, cap. 4.inillud lob cap.2.7. Quæ enim est special supportita. Hypocrita (inquit) Latina lingua dicitur simulator; iustus este non appetit, sed videri. August.lib.1. de sermone Domini in monte cap. 3. eleganter vt omnia: Sunt enim hypocritæ simulatores, tanquam pronunciatores personarum alienarum, sicut in theatricis sabulis, vocatur abcodem sicuts.

Omnia possumt à simplicibus revitia perpetrari. ] Ex hac sententia aperté colligo illud quod sæpe mihi persuasi: non solum à D. Gregorio sententias esse desumptas, sed etiam ab alijs patribus ma-

ximè verò à D. Augustino: nam tota hæc sententia est apud ipsum : libello enim de conflictu vitiorum & virtutum sic habetur: Omnia possunt à simplicibus vitia perpetrari. Simulatio autem & hypocrifis non committuneur nifi à malè aftu tis, per calliditatem valentibus vitia sub specie virtutum cælare,& non veram fanctitatem obijcere : Sancti non folum gloriam fupra modum omnino non appetunt, sed hoc ipsum videri refugiunt, quod essemerentur, &c. Ex quo siue Augustinisiue Gregorij loco cotum hoc caput copolitum eft. Eadem quam fere dicuntura Gregorio dibri 26. Moral c. 28. Whi explanat illud lob c, 3 6. Simulatores & callidi prouocant iram Dei: Cum simulatores dicerei, inquit, aptè subiunxit:& callidi:Quia nisi ingenio calleant,quod videri apperunt, congrue simulare non possunt. Sunt enim nonnulla vitial, que etiam à sensu tardioribus facile perpetrantur, &c. Et in fi. Hæc itaque simplicibus minime congruunt quia si congruent, iam simplices non funt. Eclib. 18. Moral, cap. 4. Refugiunt videri, quod funt, & ante oculos hominum, super inducta quadam innocentiz honestate se vestiunt, vndè rectè per Euangelium voce nostri Redemptoris increpantur ; cum cis dicitur ; Væ vobis bypocritæ; quia fimiles factieltis sepulcris dealbatis; que foris quidem apparent hominibus speciosa, intus vero funt plena offibus mortuorum, & omni

Kkk spurci-

spurcitia. Ita & vos foris quidem apparetis hominibus iusti, intus verò pleni estis auaritia & iniquitate. Vnde constat D. Gregorium etiam à D. Augustino sentétias accepissel siorudm porrò nostrum ab veroque.

### CAP. XXVI.



RAVDVLENTER | Tota fentétia alludit ad illud pfalm. 1 o.Quia ecce peccatores intenderunt arcum, parauerunt sagittas in pharetra, vt sagittent in obscuro re-

ctos corde? Vbi legit Augustinus in obscura luna rectos corde. Et philosophatur ibi de Lunz lumine, an habeata se quod dimidia pars lucida, dimidia obscura sit, sicuti si dimidia pars pilæ sit candida, dimidia nigra: an verò a Sole illustretur: Alius locus psalmi est ad quem hic Isest psalm.63. Quia exacuerunt ve gladium linguas suas, intenderunt arcum , rem amaram , vt fagittent in occultis imma culatú. Vbi Augustinus idem ferè quod Isidorus habet.

# CAP. XXXII.

ON A in malum. ] Vulgata editio habet: Bona enim in mala convertens infidiatur, & in electis imponit maculam: Est verò locus apud Salomonem Ecclesiastici. 1 1.

CAP.

# CAP. XXXIII.

0

TIOS AM Pitam agere.] Alludit fortè ad illud Augustini ad Eudoxiam Epist. 81.de his qui blandiente desidia regi-

men Ecclesse respuunt. Nec vestrum otium, inquit, necessitatibus Ecclesse præponatis. Idem habet contra faustum lib. 3 2.c. i o. Qui electus, inquit, ab Ecclessa ipla merited digned; contemnitur. Idem Gregorius lib. 6. Epistolarum epista d Cyriacum Episcopum. Si is qui valet, omnipotentis Dei oues renuit pascere, ostendit se pastorem summum minime amare. Vide Gregor, estam Pastor, curæ part. 1.e. 3. De his qui in regiminis culmine prodesse exemplo virtutum possiunt, sed quietem propriam sectando refugiunt.

### CAP. XXXVI.



R cvs peruerfu. ] Exponit illud pfalm. 77. conuerfi funt in accum prauum : Vbi Gregor. lib. Moral. 27. cap. 26. peruerfum . Ex quo etiam Ifdorus hujus fenentia fen

sum & verba accepit.

Qui benè docet es male viuit aquatur cereo.] Sic

cst in plerisque M. st. Qui benè docet, & malè viuit, videtur vt cereus, alijs dum bona exponit, ducem præstare, se verò malis suis consumere atque extinguere.

# CAP. XXXVIII.



ETERIORES sur qui sine doctrinis sue exemplis.] Locus erat in excusis deprauatus qui sine doctrina, sine exemplis, quem nos ex side M. si

emendauimus.

#### CAP. XXXIX.



ROVIDENTIA, ] Hæc fentenriarion façilè intelligitur nifi legas Gregorium lib. Moral, 25, cap. 22. vnde defumpta eft & velue in compendium redacta.

#### CAP. XLIII.



OR VVS. ] Aristoreles libr, 6. de histanimal, cap. 5. & Gregor, libr, 30. Moral, cap. 15. ybi exponitillud Iob. cap. 35. Quis præparat coruo escam suam suam, quando

pulli eius clamant ad Deum, clamant vagates,

co quod non habeant cibos? Et illud pfal. 146. Quis dat iumentis escam ipsorum, & pu'lis coruorum inuocantibuseum; affirmant cos divinitùs nutriri, du veluti nothi & degeneres, ob albicantes plumas à parentibus negliguntur, ferunt præterea muscarum alimento, quæ sese clamantium in ora ingerunt, prouida Dei benignitate sustentari. Idem Chrysostomus, Euthemius, alij. 2 doctor

#### CAP. XLIIII.



RIBVIT fermo Doctori. '] Sic rectè plerique M. fl.enim Gregor.lib. Moral, 3 o.c. 3 5. Vnde hæc sententia defumitur : Sæpe verbum pro gratia

tribuitur auditoris, & sæpe propter auditoris culpam subtrahitur sermo doctori.

# CAP. XLVIII.



ROBATYR autem boc Apostolico exemplo. Paulus ad 1. Theff. cap. 2. fic inquit : Non quærentes ab hominibus gloriam, neque à vobis, neque ab alijs, cum possimus oneri esse, vt Christi Apostoli, Sed facti sumus in medio vestrum paruuli. Qui locus etiam à Gregor.codem modo interpretatur. lib. Moral. 24.C. 30.

Nam ve quidam patrum ait. ] Est apud Gregor. lib. 33. Moral.cap. 19. & affertur D. 13. cap. Nerui. Et ibi non est supereminet, sed omne

guod hic eminet.

Viros sanctos proinde Reges vocari in sacris eloquis. ] Hincillud Petri 1.cap.2.& Lucz 19. Euge boue lèrue, quia in modico suisti fidelis, eris pole etiam quæ sunt de Regibus, de iustis serè hominibus interpretatur Gregor. libr. Moral: 1. cap.9. exponensi illud Iob 12. balcheum Regum dissolut; qui membrorum suorum motus benè regere sciunt, non immerità Reges vocantur.

Restè igitur Reges illi vocantur.] Hoc Augustinin plalm: 75 piè explicat in illud terribili apud Reges terræ: Etto Reterræ, inquit, & erit tibi terribilis Deus. Quomodo, inquies, ero Rex terræ? Rege terram, & eris Rexterræ. Noli ergo auiditate imperandi ponere tibi ante oculos prouincias latislimas, qua tua regna disfundas: terram quam portas rege. Audi Apostolum regentem: Non sie pagillator quasi aërem veiberans, sed castigo corpus meum, & in seruitutem redigo.

## CAP. LIL

EQYE in se conuenit frustrareiura. ] Plerique M.si.neque in se posse damnareiura, quæ in sub:ectis constituunt Apud Gratian.

D.9.cap.Iustum est in Decreto Gregoriano recens correcto : Nec in se conuenit posse damnare iura que in subiectis constituunt.

#### CAP. LIII.



I venerationem mereatur. | Est apud Gratianum 23.quæst. 5. cap. Principes vbi in Decreto correcto legitur: & vt venerationem mereatur. Quam

lectionem in scholijs ex concilio Parisiensi sub Ludouico & Lothario lib. 2. cap. 2. CC. Gotthi m perantiqui habent vt venerationem mercatur virtute potestatis impertiat .

# CAP. LV.



T ait quidam tanquam Scylla pingitur.] Scyllæ rapacitatem cui rapaces iudicium ille quisquis est comparat Virgil. 6. Eclog. his verbis indicat.

Candida succinctam latrantibus inguina monstris

Dulichias vexase rates, & gurgite in alto Deprehensos nautas canibus lacerasse marinis

Vide Seruium in eo loco de duplici Scylla & Virgilium ipsum de Ciri ad Messalam & Fulgen tium in mythologicis.

Iuxta propheta verbum. Locus est Sophoniz 3. Iudices eius lupi, vesperè non relinquebantin mane. Atque ita legunt M.ff.

CAP.

#### CAP. LXII.

Q VI s comparantur &c. ] Aquæ significatio multiplex est in diuinis literis, vt constat ex Gregor. libr. Moral: 19: cap. 4. Vnde desumpta est hac sententia, ad illud Iob 29. & aquis appendit mensuras, Aqua inquit, in scriptura sacra aliquando Spiritum Sanctum, aliquando scientifacră, aliquando scietiam prauz, aliquando tribulatione, aliquando defluentes populos, aliquando mentes bonoru fidei prædicamenta fequentium designare solet. August.c. 62. in prima Canonica Ioannis homil. 6, Nonne aquæ multa significant quibusda locis spiritum sanctum &c. & lib.diuerfarum qu'æstionu ad Oros.q. 5 1. significatur præter alia nomine aque omni s potusiple quest. in Exod.& lib.loquutionum Exodi.

### CAP. LXIII.



BVNDANT vitijs, & virtutibus vacuantur.] Alij CC.abundant diuitijs; male & præter sententiam Isidori D. etiam Gregorius vnde bæc transcri-

pta sunt lib. 34. Motal.cap. 2. ita liabet: Vnde & egestas eorum propriè dicitur; quia dum replentur vitijs virtutum diuitijs vacuantur. Such calami. Tota bæ fententra cum fequeti ex Gregor eft lib. Moral 3 3 c. 4 vbi calamum vel arundinem, nitorem gloria temporalis fignificare demonstrat.

# dubium eliffix (Incig Aug. grie zo varent

I SERICOR DI A decompationdo, Augustibode mor. Eccleficap. 27. Nam quis ignoret ex eo appellatam esse misoricordiam; quod misoricordiam; quod misoricordiam;

faciat condokunis alleno malo. Echb. 9. de ciuiin tar. Deicap 9. damma (toicorum) eficiplinam, co quod non animus dolore & tritht a pro afficto afficiatur: Quod etiam irridet Cicero pro Murana.

Aut errantem fratrem charitatine corrigendo ad viam veritatis renocet. I în nullo M. sihac apparent. Vide August lib. 3. Enchir. ad Laurent. cap. 72.

Dimittere à quo lessus extiteris. ] Alij codices; dimittere ei, à quo lessus extiteris : que lectio germana est : tra enim Augustinus homil. 6. tom. 10. Due sunt elecmosine, vna cordis, alia pecunie: elecmosina cordis est dimittere ei à quo lessus 5.

Vnde Salomon qui offert. ] In vulgata edit Ecclef. 34. Qui offert factificium ex substantia pauperum, quasi qui victimat filium in conspectu

LII patri

patris D. Gregor. libr. paft. curæ part. 3. cap. 22. aliter affert hoc testimonium : Qui immolat,inquit, sacrificium de substantia pauperis quasi qui &c. Isidorus itaque pro substantia pauperum dixit de rapina pauperum. Quod vnde hauserit dubium elt, Grzec fanc legitur de mundren westen, idest ex diuitijs, sue facultatibus pauperum.

#### The identity a description of the CAP. LXVI.

V s T I lauant manus. ] Lauantur manus. M.ff. atque ita Gregor. libr. 18. Moral. capit. 13. vnde hæc est sententia ad verbum.

M. S. Salburge







# INDEX SENTENTIARVM,

In quo prior numerus paginam, alter fententiam Sancti Ilidori vnde defumpta est fententia indicat.



NGELORVM nomen officij non naturę eff. 21.1 Angeli natura fua mutabi-

les funt. 3 1, 2.

Angeli ante omnem ereaturam facti funt. 52.3.<sup>[7]</sup>

Angeli cur lux , & fapientia

dicantur, ibid.

Angelica conditio quo modo differat à

Angeli ab Angelis in potestate distant

Angelorum nouem esse ordines 25, 15.

Angeli mali quamuis fanctiratem, non tamen angelicz creaturz viuacem-sen-

fum amilerunt, 26, 17. Angeli boni semper in Deo gaudent, non

in fe. 15. 16.
Angeli mali ad ministerium vindi@z, bon
ad ministeriu falutis deputati sunt 16.18
Angeli cun apparent de superno aère cor-

pora fumuntabid. 19.
Angeli non folum fingulis gentibus, fed
etiam fingulis hominibus præpoliti credunurabid 20. & in feq.

Angeli an videant Deum. 17. 12.

Angeli, & anima principium habent, non tamen finem. 3. 3.

Anima noneft pars Diuinz fubftantiz, nec

prius est quam corpori misceatur. 31. 4. Anima non est homo, sed corpus. 3 1. 2.

Anima quo modo mutabihe 33.6.

Anima natura fua multum fplendoris habet.

Animus longe est à Deo, qui in oratione co gitationibus faculi est occupatus 186.8.

Animus quo modo præparandus ante orationem, ibid.g. & 10.

Animus qualem fe in oratione offert; talem

Animus qualem fe in oratione offert; talem post orationem fe conservet. 285.6.

apa su a la Animus nofter cœleftis eft ibid. 7.

Anima omnes virtutes edacitatis vitio defirmuntur, 220,10,

Anima vita corporis, vita anima Deus. 31. t.

Amichia eff amicorum focietas 325. 2.

Amicina, & prosperas res dulciores facit, &c aduersas communione temperat. 3.15.4.

Amicus verè amatur, fi non pro se, sed pro Deo ametur.ibid.5. Amicitia certa nulla vi excluditur.nullo ré-

pore aboletur 327.4.

Amiciria beneuolentia,& non beneficio co-

- lenda.317.1. Amicitia plerumq; vel ex necessitate, vel in-

digentia nascitur.ibid. Amicitia tantiim in rebus bonis habenda

est. 328.1.

Amicum, qui despicit aduersitate percussum

Dining infliriz sir contrarius. 326. 3.

Amicorum discordia plerumque nunquam postea maiorem charitate parturit 3-9 4. Aliquando non oportet animo esse humi-

Antichriftus quis dicendus, 66, 1.

Ad Deum non per locorum spatia, sed per affectum bonum, vel malum itur, vel ab eo receditur. 175.1.

Aliud est non peccare amore Dei, aliud timore supplicij. 126. 1... A sentiendo sententia dicitur. 198.10.

Ad virtures difficile confurgimus, ad vitia

Aduerlus imperus vitiorum contrariis virtutibus est pugnandum, 213.2.8. in seq. Adukerium antequam perpetretur in ope-

re,iam exflat in cogitations.

Auaritia, & pecuniarum amor omnium vi-

tiorum pelsima. 226. 3.

Arrogantes nunquam legendo perfectam feienriam confequentur. 296. 2.

Acceptabilior est sensibus lectio tacita qua aperta. 301. 9.

Activa vita quo modo à cotemplativa differat, & quid ad contemplativam conferat. 303.1 & in feq.

Alienos effe a Deo quibus hoc feculum ad omne commodum, prosperatur. 306,2, Arbitrium liberum sine gratia Diuina nihil

boni poteit. 154.4.8 in feq.
Admiffa quifque fic defleat, yt iterum flenda

non committat. 180.4.

Aduersus conuitia linguz fertitudo adhi-

duerfus conuitia linguz fertitudo adhibenda est parientiz, 200,24.

Aliquando villiter peccatur in minimis vitijs vi maiora villius caucantur. 207. 5. Acceptio munerum prauaricatio veritatis

est. 368.3. Adam, & Eua an simul creati. 30.3. Adam, & Eua an ad imaginem creati sint.

30.4.8c feq. Amicus fraudulentus cito per aduerla patet. 326. 1.

An pro fidelibus flendum fit. 387.1 1.

ante oculos. 191. 1.

Bonorum exempla multum profunt ad correctionem mortalium. 166.1.

Bene sibi conscius non metuit alienz linguz mendacium. 202, 9.80 in seq. Bonum agere nihil prodest, cui malum est

admixtum.211.5.
Boni operis inchoatio non debet cito propalari 317.8.8c in feq.

Histincarnatio pacem, inter homines,& angelos fecit. 28.24.& in feq.
Christus quo modo agnus, leo aut serpens esse dicatur. 9.1.

Christus in forma serui, seruus, & in eadem hominum Dominus, 36.3.

Christus vaus, & idem in humanizate, & deitate est, bid. 4.
Christus quo modo à Patre, & Virgine matre differat. 37 5. Se in seq.

Christus in cœlum ascendens abest carne, fed prasens est maiestate 40.17. Christus non cantum à patre, sed etiam à Spi

ritu fancto miffus eft. 41.4. Chriftus via eft. 52.4.

Communio corporis,& fanguinis nihil pro-

dest ijs , qui scelerate viuune in Ecclesia.
- 56.7.

Crescit sanctorum gloriz dum debita dam-

nentur impij poena. 75. 3. Charitas in dilectione Dei, & proximi constat. 152.7.

Cognitio vnde dicatur.35.6.

Cuius doctrinam quisque sequitur eius, & filius dicitur. 5 o.6. & in seq. \_\_\_\_\_ Confessio hominis non est humane virtutis.

Conuerfi cuinfque profectus triplex.159.7.

Compunctio cordis quid.169.1.

Compunctio duplex.ibid.3.
Canis conuerius ad vomitum est poenitens

ad peccatum.179.2.
Culpa cito corrigitur, que cito cognoscitur.190.10.

Cognationes nostræ malæ nos occidunt.
193. 4.
Cognationes malæ suggestionis præuenire
non est nostra arbitra, est tamen in no-

bis ne diutius in animo hareant. 193. 8. & in seq.
Continentia datur à Deo. 223. 1.

Continentia datur a Deo. 223.1. Castitas securitas est mentis, & sanitas corporis, 223.5.

Coningia, & potestates per se bone sunt per ea vero, que certa ea sunt, mala existunt.
225, 14.

Cupiditas, omnium malorum mater est. 226.4.62 in feq. Cibandus est venus ve commone enimam non ve corrumpat.

non vt corrumpat.
Ciborum non qualitatem , fed cupiditatem
effe cauendam, 2 3 1, 1 2.

Concordia malorum contraria est concordia bonorum 328.2.

Casus cuiusque tanto periculosior est, quan

Cafus cuiulque tanto periculofior est, quan to prius altior fuerae. 333.4.

Capite languente catera corporis membra

inficientur.338.4.
Corous dum fitos pullos videt albi coloris non nutrit.345.5.
Crimen in rebus non est, sed in ysu agentis.

378.12. \_\_\_\_\_\_\_ Creator ex creaturis cognoscitur, & quo-

modo 6.2. - Creaturs cognoferur, & que

Creata non septies à Deo visa, & laudata.

Conuerfus quis dicendus.436.15.

Christianus figmenta poetarum legere non

debet 299.2 & in seq. Cito est ignoscendum ei qui veniam petit.

Corde ore, & factis loquimur, 199. 19.80

D

Deus summum bonum est, 1. 1.
Dei immortalitas eius est incommuta
bilitas, 1. 2

Deus opus, & non confilium mutat. 2. 4. Deus non est aliud à sua pulchritudine, aut

magnitudine. 2. 5.

Deus eur mala effe permiferit. 19. 57019

Deus simplex quo modo dicendus 2.6.
Deus cœlum, e terram implet, non yr ab ijs
contineatur, fed vt ea contineat, 3.1.

Deus cum sit vnus, voique tamen est torus.

Deus quo modo in omnibus, & extra omnia, 3, 2,

Deus quo modo perfectus.4:4.

Deus non est localis, & camen localiter in fanctis suis ambulat 4, 1.

Deus quo modo quantitatem, aut qualitatem habere dicatur. 4.6.

Dei effentia quo modo feiri dicatur. 5. 2.
Deus nostro tantum, loquendi, viu zelare,
aut dolere aut moueri dicitur. 7. 1.

Deus quo modo intirmitati humanæ confulat, 8, 2. & in feq.

Dei os vnigenitus eius est. 10. 3.

Dei veftigia,quz.11.4. Deus pro creatione mundi non est mutatus.

14.3. & in feq.

Deus in corde respicit sidem, 149. 6.

Dei dilectio morti comparatur 151.4.

Dei præcepta,qui contemnit, Deuninon di ligit, 151. 9.

Deus interdum nobis peccantibus fita dona

non diftrahit. 153. 1.

Deus dicitur aufferre ab homine donum

Deus dicitur aufferre ab homine donum , quod non habuit, idell, quod accipere no meruit, 156, 13.88 in fest.

Deus virtutes Sanctorum nobis ad imitandum proponit 162.5.

Deus vnumquemque de suo fine, non de vita praterita iudicat. 176, 6, 80 8.

Deus nonnullos ira despicit, yt deplorare mala sua non possint, etiam si velint, 177. 1,80 in 5, Deus que descrit damones suscipiumit. 177.3.
Dei iram dum viumus vitare possumus.
185.8.

Deus parcit impijs in hac vita, & non parcit electis, non tamen parcet impijs, 263.6.

Deus quem diligit plus corripit, si peccauerit.263.10.12.13. Deus tribus modis quos voluerit, percutit.

264.2. Deus plerumque flagellat hominem ann

Deus plerumque flagellat hominem ante peccatum ne malus fit.269.4.

Diuma perfequutio omnis aut est emendatio præsentis viræ, aut initium poenæ sequentis 266.7.

Dei visicatio,nec semper in bonum, nec sem per in malum sumitur. 268. 3.

Dei feruum fine intermissione legere, orare,

Dei feruns nulla aduersitate frangitur. 63. 2. Deo cuncta patent, hominibus vero latent. 157. a. & in seq. Diabolus cur animal, aut serpens, aut alius

effe dicatur.276.25 & in feq.
Diabolum intrare in montem alicuius, & inhabitare funt diuerfa.277.26.

Diaboli esca clecta bonorum interitus.

278. 28. Diaboli os verba eius funt. 278.30.

Diaboli verba funt cius inspirationes occul ex.ibid.

Diabolus nunquam ceffat aduersus homi-

nem iustum. 279.32. & in seq. Diabolus quo mode homines in somno ve-

xare foleat. 280.1.80 in feq.

Diabolus cogitationes curarum fecularium

ingerir quando oranté inspexerit. 186.12. Damones cum luxuriosis, & superbis maiorem familiaritatem habent, 218.4. & in sequen.

Diabolus non amplius tentat electos quam Dei voluntas per mittit. 27 1.3. Diaboli omnis voluntas iniusta est pote-

ftas tamen onnis iufta, ibid.

Diabolus non est immissor, sed incensor potius vitiorum, 272.5.

Diabolus fanctos omnes non tenendo poffidet, fedrenzando perfequitur. 27 4.16. Diabolus tum acrus fauit, cum fe virtute Diuina expellendum cognoficit. 27 5.17.

Diabolus codem modo hic homines decipir quo primus parentes in paradifo. ibid. 20.00 in feq. Diabolus prius de cœlo cecidiffe creditur,

ceto ceciaine creditur,

quam homo crearctur, 23.7.

Diabolus quare non petit veniam, 23.9. Diabolus, & homo per superbiam cecide-

runt 23.8.
Diabolus ante omnem creationem angelorum conditus eft. 22.4.

Diabolus inter angelos principarum habuit.22.5.

Diabolus tanto erit crudelior quanto propius finis mundi eff. 67.8.8c in feq. Duo finte circa dilectionem proximi confi-

deranda 325.1. Doctoris vitio vera doctrina szpè vilescit.

336.1. & in feq. Doctores, qui benè docent, & malè viuunt

functanquan; as tinniens, 337, 4, & in feq.
Doctores per quos inflitia docetur, iph faspius grauius peccant, 338.1.
Doctoris prædicatio operibus confirman-

da.335,2.& in feq.

Doctor Ecclefiafticus doctrina, & vita clarus effe debet 335.1. Doctor bonus humilicate feruat disciplinam

& per cam non incurrit superbiam contra malos, 341.1.

Doctores i racundi disciplina modum inmanitatem crudelitatis couertunt. 341. 1.

Doctores superbi vulnerate pocius quam sa-

nare norunt.342 6.

Doctrina yna cademque non est omnibus

adhibenda 344.1.8. infeq. Deteriores funt qui vitam, 8c mores corripunt quam qui fortunas deripitir, 334.5. Doctores boni debent pritis laudarz quam corrigere cos, qui corrigenci funt, 346.8. Diplenfator no debet effe pendigue, 384.2.1. Diu lic vitere virum augmentum an detrimentum fit dicendum, 385.4.

Dies prior factus angeli funt. 16.13.

Duplez damnatorum pena eft. 7 2. 1.

Debilitas nimia corporis etiam anima vi-

res fiangit.237.15.
Diues fecurus esse non vult, pauper vult.
278.14.

Diuites, qui bene, aut male vtantur bonis.
378. 15.
Diuites grauter Deum offendunt, qui diui-

tijs male vruptur 379.1.8c in feq. Diuifio, 8c pugna in hominis anima poena peccati eft. 30.8.

Dum vaus corripitur, plurimi emendantur, ficut per vaius licenciam plurimi periclitantur 352-14-

E Lecmosinæ opera peccata extinguunt.

Eleemofina vna corporalis, spiritualis alcera, 382, 15. Eleemofina de rapinis sieri non debet.

Eleemonna de rapinis heri non debet.
383.17.
Eleemonnis nulla peccata redimuntur fi in

Eleemofinis nulla peccata redimuneur fi in peccatis quis voluntariè permanserit.

Eleemofina non est, quæ gloriæ magis gratia quam misericordia impartitur. ibid.8. Eloquentia forensis canina est facundia. 371, s.

Eth pietas pro defunctis fidelibus flere iubeat, fides tamen vetat. 387.11. Eccleux gemina est pulchritudo, gemina

quoque tribulationes, 47.1 & in feq. \_\_ Ecclefia cur ea miracula non faciat, que sub apostolis faciebat 64.2

Ebrictas ita mentem alienat, ve vbi sie, nefciat 232.2.

Exempla fanctorum quam vim habeant.

P. Ilij Dei perfecta natiuitas nec cepit efle, nec delipt. 36.1. Eidei fymbolum , & Dominica otatio paruulis pro tota lege funt habenda. 54.1. Eides non vi , sed ratione, atque exemplis stadeur. 1954.

Fide tantum multi Christiani sunt, opere

Fraus, & defidia in omni bono opere funt formidanda.165.3.

Fornicario caruis adulterium est, fornicatio anime feruitus idolorum est. 221.18.

Fornicationis virium maximum scelus. 221.

G

a 1.8e in feq.

CEmina est prædestinatio. 156.t.
Graniter delinguunt qui sibi loquentes
ius are faciunt. 2047.

н. Н.

H Ypocrita verba sanctorum habet, vitam non habet, 319. 1.

Typ o-

Hypocritæ fimulatores dicuntur, qui inftinon effe quarunt, fed tantum videri cupiunt ibid.

Hypocritæ dupliciter damnantur, 320. 5. Hypocritæ non semper latent, nam quæ fimulata funt, diuturna effe non possunt.

Hypocritæ in occulto mali funt, & bonos fe

palam oftendunt.3 11.7. Hypocrita justus arguere prohibetur, ibi. 8. 1

Homo quo modo factus ad imaginem Dei. 10. I. Homo quo modo alter mundus esse dica-

CHE-1 3-1. Homo, & mundus cum crescere videntur, vterque minuitur, 14. 2.

Homines non fune odio habendi, fed co-

rum vicia. 313.1. Hominis profectus donum Dei cft. 153.3. Homo potest omnia fugere prater cor suu.

194. 3.

Homo, qui malè agit quamuis humana iudi ibrerfugeat, judicium tamen conscientia sua subterfugere non potest.

Hominis oculus intentio est eius operis, & qualis eft intentio tale, & opus, 195.1.

& in feq. Homo non virtute, aut sensu corporis, sed.

ratione exteris animantibus praftat. 33. 1. Homo omnium rerum naturam continet

Honio propter peccatum traditus est diabala. 30, 6.

Haretici, qui dicendi, & quam ob causam harefis fit. 48.7. & in feq. Harcticorum bona opera ijs nihil profunt.

49.2.8 in feq. Hareticus, & paganus quo modo differant.

Hareticis baptismus non ad remissionem

peccatorum, sed a d supplicij testimonium darur.55.1.

Liunium eft perfectum quando exterior homo ieiunat, & interior orata 24.1. Iciunantibus occulta mysteria cœlestium

reuelancur.ibid. 2 Iciunia fortia cela funt aduerfus tentamenta damoniorum.ibid.3.

Ieinnium vinificat animam, & occidit corpus. 235.4.

Iciunium, & cleemofina in abscondito fier i 2mant.235.7.

Ieiunium cum bonis operibus Deo acce-Iciunat bene, qui à malis actibus, & mundi

abstinet ambitionibus ibid. leiunium spernitur, quod vespere delitijs

compensatur. 136.10.8e in feq. Jeiunium immoderatum effe non debet.

ibid. 12. Infirmitates triplici de caufa accidunt cor-

pori. 168. 4. Iter piorum impeditur si vnicas iniquorum

non dinidatur, 328. a.

Iniquij, & peccatores ministerium sacerdo-tale assemblement, 334. 7.

(Constantin Special officio pro

Indocti, & imperiti à facerdotali officio pro hibentur.ibid. Iudices praui magis lacerat pauperes quam

crudelifimi holtes, 364.2. Iudex, nec stultus, nec improbusesse debet.

364.4. Iudex in manu flateram geftare debet. 363.4. -

Indices boni plerumque prauos ministros habent. 365.5.

Iudices praui tantum de præsentis vite com modis, non criam de futuris cogitant.

Iudices prauos præferre principum est delictum. 262.1. Iudices quidam irascentes iudicij senten-

tiam in fauitiam vertunt. 366, 2. Iudex furiofus verum non attingit. ibid. 3. In judicio non persona, sed causa contide-

randa, 367, 4. Iudicat recte, qui pramium non ab homine, fed a Deo expectar 367.1.

Iudex non à paupere, sed à divite facile corrumpitur. 368.4.

Iudices facilius perduntur munere, qua gratiz aut laudis fauore.ibid.6. Iudicium humanum, timore, cupiditate.

odio, aut amore peruertitur.ibid.7. Indices pro molestijs quas plebi inferunt zterno incendio cremabuntur, 37 1.2. Impius gravius torquetur aggerendo com-

moda, quam justus collerando aduersa. 376.2. Ingenium quid.425.3.

Infantes opera non autem cogitatione funt innoxij.35.5.

Infantes in materno vtero cum matre ba-

ptizarı

puzzri non poffunt,& quare.56.5.

Inchoatio pacis fanctorum est in hac vita, fed non perfectio.68.1.8 in leq

Iudicit diem nouit Christus quamuis discipulos scire no luic. 69.1.

Iuftitia iufti ad examen districti judicis no eft fecura ibid ? Iustitia nostra apud Deum peccatum eft.

Ignis gehennæ partim lumen habet, partim

non habet 72.12. & in feg. Inter huius,& future vite miferiam multum

interest.72.4 Inchoantibus pramium promittitur, fed

perseuerantibus datur. 158.1. Indulgentia peccatorum vbi, quando & qualibus datur. 16.3. - -

Infins quifque effe incipie cum feipfum accufat, 17 1.1.

Irrifor est. & non poenitens, qui adhuc agit, und poenitet, 179.1.

Iuftitiz quedam pars eft fuam iniquitatem abscondere, & de ea erubescere, 186. 3.8c in feq

Interdum, quod mali fumus necessitate otius quam voluntate exittimus. 188. 1. & in leq.

Iurandi vium dum facimus, periurij crimen incurrimus.203. 2.

Iuramentum non est observandum quo ma lum incauré promittitur 204.10. Iuramentum Dei, quid fit.ibid.11.

Inopes nascimur in hac vita, inopes recesfuri fumus de hac vita.227.8 --

In lectione, non verba, fed veritas est amanda. 100.9. In vita contemplatina deflectere licet, non

autem in actiua.304.4.8 in feq. Interdum ordinaria discretio est dum negatur parenti, quod prastatur extraneo.

lactantia tam in dictis, quam in factis est ca uenda.316.1.

Inuidus ficue, & fuperbus membrum est diaboli 321.3. Inimicus omnis est cauendus, sed maxime is

qui videri non potest. 323.2. Imperiti ficuti loqui nesciunt, ita tacere non

poffunt.197.3.

Ectio fanctarum scripturarum geminum fructum confert. 292.4.

Lector strenuus potius ad agendum, qua legit, quam ad sciendum promptus.

Lex Dei præmium habet, & pænam legeneibus eam. 292.7 .8 in feq.

Lectio eget auxilio memoria.302.1. Latent fape Venena circumlinita molli ver-

borum.323.4. Libido runc magis quæritur, dum videtur.

Libido proxima est ventri,229.4.

321 & in leq.

Libidinis ignes ciborum fomite increscunt.

Lex est via per quam itur ad Christum.

Lex diuina triplici sentienda est modo. Liuor alieni boni fimm punit authorem .

M.

Mali fibi fimiles defendunt. 332. 12. Melior eft subiecta seruitus quam elata libertas,

Magis mala facientibus quam patientibus dolere debemus. Mali neceffarij funt, ve quoties boni offen-

dunt, flagellentur ab illis 372.7. Mundus multis est mortuus, ipsi tamen non funt mortui mundo.377.5.

Moyfes primus fapiens grammaticam tradidit iudeis a quibus Phoenices didicerunt.434.1.16.8 in feq. Mifericordia vnde dicta.449.7.

Materies ex qua factus est mundus origine non temporeres ex fe factaspraceffit. 14.6.

Materia quo modo informis vocata. 15.7. Miracula non pro fidelibus, fed pro incredulis fiunt. 65.3.

Magnitudo fignorum fiet fub Antichrifto, nunc & quare.66, 4,

Multi in die iudicij ex ijs perire possunt, qui nunc electi effe videntur.74.7.

Multi verum inquirunt, sed pauci inueniune.

Mali Del dona ad fuam damnationem ac-Cipiunt.155.11.

#### SENTENTIAR VM.

Multi vitam fine crimine habere poffunts fine peccaro non poffunt. 182.1. Mendaces faciune, ve nec vera diceribus ijs

credatur.101.L

Mendacium peius nonnunquam meditari quim loquizor,6.

Mens bona ad malum, nec pramijs, nec terrore vincitur. 203.3.

Mens ad contemplandum Deum non potest effe libera que desideris mundi inhiat. 226.2.

Monachi fumma vireus, humilitas: fummum vitium superbia est.311.1.8 in feq. Malum à diabolo non est creatum, sed in-

uentum,& quo modo 18.1. Malum non est natura, quia nocet. 19.2.

On debet vitia aliena corripere, qui vitijs feruit. 3:9.1. Nonnulli, qui corrigi nolunt, corrigentium

vitæ detrahunt.331.11. Non fune promouendi ad regimen Eccle-

fiz, qui virijs subiacent, 332,1, Non debet honoris ducarum suscipere, qui

nescie subiectis tramite melioris vita præire. Nihil peius est quam per porestarem liber-

tatem peccandi habere 355.5. Non multa scire, sed bene viuere beatum

facit, 148, 14.8 in feq. Non peruenitur ad veram beatitudinem,nifi per fidem. 148, 1.

Nescire simpliciter ad ignorationem, noluisse autem scire ad consumacem superbiam pertinet, 181.6.

Nihil peius quam culpam cognoscere, & non deflere.

Nullus homini tam importunus est exactor quam venter. 131.14. Nihiltam noxium quam vt animus feruiat

Nec quid nimis. 237.16.

Prandum , vt boni fint concordes , discordes verò mali. 3 18.2.

Omnis, qui supereminer plus mœroribus afficieur, quam honoribus gauder 355.3. Oculus, ve feipfum non videt, fic necani-

mus.34.3.

Omnis, qui secundum Deum sapiens est, bea tus eft. 146.1. Omnis sapientia ex scientia, & opinione

confiftit. 147.10. Omnis noua conucrsio adhuc pristing vite

habet commixtionem. 162.7. Observantia magna ĉirca cordis custodiam est adhibend#193. 8.

Oracio frequens viciorum impugnacionem extinguit.28 4.1.& in feq.

Orație cordis est non labiorum, 285.4.

Orandum cum gemitu.ibid.5.
Oratio,quæ pura.285.8.

Orațio duobis modis impeditur 286, 11. Oranțis qualis debet esse affectus erga Deu.

287.15.8c in leg. Oratio opere, & opus oratione fulcienda.

287.18.8c in leq. Oratio quando in peccatum conuertitur.

Oratio electorum interdum in præssuris corum differtur, & quare, ibidem, 22. &

in leq. Orantes multi cur interdum non exaudiantur. 289.26.

Oratio prinatis locis opportunius funditur.

Orantis multiplex fermo eam non conciliat Deo, fed pura finceraque intentio. Oratio in præsenti tantum vita pro reme-

dio peccatorum effunditur. 291.34. Oratio quo modo a plalmis differat.ibid. Orario, & lectio quo modo differant, ibid.

4.86 2. Oculus dexter fcandalizans vita contemplatina eft. Duo oculi in facie vita actiua, & contemplatina in homine funt. 305. 11.

D Lerumque diligit homo in alio, quod odit in leiplo. 326,6.

Plerique correptionem suam officium charitatis effe existimant, plerique contra 330.5.

Plerique facerdotes suz veilitatis magis cau fa quam gregis præesse cupiunt. 334.5. Pro malo merito plebis aufertur doctrina

prædicationis. 346.1.8 in feq. Proprer peccarum primi hominis humano eri poena est illata seruituris.353.3.

Potestatis infigne non oft veile, nisi bene geratur.355.5.

Princeps influs plerumque malorum errores dufimulat.359.1,

Principem redire ad melius eft difficile fi fuerit virijs implicatus. 360,1.

Plerique apud Principes necessitate magis guen voro mali & funt. 361.4.

Principem fuis legibus obtensperare iustum cl :61.1

Peccatum quicunque fequitur alterius, neceffe eft, vt & eius poenam confequatur. 361.6. Pauperum oppreffores tanto acrius con-

demnabuntur, quanto fortius mileros op prefferunt.371.1.

Prauitas peruerforum aliquando prodeft iuftis. 37 3.10. -

Pauperes quidam funt elati, quos non diuieix elevant, fed fola voluntas in ijs super-

Pfalmorum laudes. 420.L13 & in feq. Pauperum rem præftare diuicibus magnum

fceluseft.383.13. Peccator omnis in poenitentia duplicem fletum habere debet, 17 1. 5.

Poenitentia tantum in hac vita patet libertas. 172.9.8 in leq.

Poenitentiam quis digne agit.172.7. Peccare eft ad mortem ire, desperare eft in

Infernum descendere. 175.2. Peccatum duobus modis committitur.

Peccatum quattor modis committeur in cordes& totidem in opere.ibid.s.

Peccatum tribus modis geritur, 181, 3. & in feq.

Peccarum tanto maius, quanto maior, qui peccat habetur. 183.6. Peccarum szpe alterius peccati causa est.

184.3.8: in fcq Peccata quadam veniunt de ira Dei. ibid. 6.

Peccarum non folum facere, & diligere gra uiffimum eft. 187 3. Peccatum cauere melius est, quam emen-

dare. 188. ... Peccarum anima antequam committatur,

graum pertimefeitur, & quo modo com Peccati recordatio apud iustum facit tx-

dium anim 2.191.1. Peccati recordatio feruo Dei quanta effe

debet,ibid. 3.

Peccati caufa duplex.192.& in feq. Peccare manifelte, maior est culpa quam

Per fenfus carnis morbus irrepit mentis. 196.1. & in feq.

Peccator omnis superbus eft. 215.2. 8c in feg.

Periurare non poterit, qui iurare non appetit.203.1.

Prima materies luxuriæ est faturitas panis.

Peccamus quando voluntare, aut cupidita-

te deflectimus, vbi violenter impellimur, & fi flagitium non eft , milcria tamen eft. 280.34.

Peccarum non effe quando nocturnis imaginibus illudimur, fed fi antequam illudamur cogitationis affectibus przueniamur.183.13

Pfallendi vtilitas quanta. 29.31.& in feq. Peccaranon pollunt ei remitti,qui in fe pec canti debita non remittit. 324.3.

Peccatamanifefta non funt occulta correctione purganda,359 12.

Patrimonium grande, grandis tentatio eft. 378.10. Pro factis Dininis plerumque dicta ponun-

tur. & quare. 45.9.

Vi frattem sibi tardius reconciliat, Deum sibi tardius placat. 324.5. Qui se non dignum ad episcoparum existi-

mat, locum eins, qui dignus eft non præ-

Quiregimen Sacerdotij contendit appetere, videat an eius vita honori fit con-Qui alijs przest non solum authoritate, sed

tiam humilitate clarefcat.343.1. Qui docendi munus habent multum periculi subeunt, si contradicentibus veritati

refiftere noluerint. 347. 1. Qui corrigere potest, & distimulat, alieno

errori confentit.347.5. Qui blande caftigantur, & non corrigun-

sur, acrius arguendi fune 35 1.1 1. Qui in nostris delictis clementes sumus, erga alios rigidi essenon debenus. 353. 20.

Qui appetit honores faculi, & hic, & in futuro vacuus inuenitur à requie. 355.1. & in fequen-

#### SENTENTIARVM.

Qui in hoc feculo bene imperat, fine fine regnat. 356.6.

Quanto quisque in superiore loco constitu tus eft , canco in maiore periculo eft. Regesbonos effe munus Dei eft , malos ve

Qui meru vericacem occultat, divinam pro

Quidam cum Dei voluntati resistunt, nescientes Dei confilium faciunt. 37 2. 5. Qui fibi nequam eft, nulli bonus effe poreft.

380,6. Ou hic misericordiam non impertit, illic

pictatis fructum non inuenit.381.11. Quare in libris quadam obscura, quadam aperta reperiantur.45.6.

Ourbus divinitas Christi oftendirur, ad gandium demonstratur.20

Qualem quilque conscientiam tulerit, ta-Tem & indicem habebit.71.9.

Que supra hominis intelligentiam funt, ferutanda non funt. 147.9.

Quo modo ad Deum conuerti debemus. 161. 3.

Quisque dum ad cognitionem Dei accedit, magis se grauari impulsu viciorum agnofeit, 163.2.8c in feq.

Quæcunque velociter ad profectum tendunt celeriter finiuntur. 2 1 1.4. Qui desiderio eupidicatis exestuant, flatu

diabolica infpirationis vruntur. 128.10. Oni laditur pro ladente oret, 287,1 13. &

Quanto quilque ad artem confcendit, tanto magis ad eum ars ipsa descendie. 294. 2.

Quod obscurum est.aut dubium, conferendo cito peripicitus. 501.2.

Que faculi amatoribus chara fime lancti ve aduerfa fugiunt, 306.1.

Qui ad hoc conversionem fancticaris prarendit, ve alijs quandoque præfit, Christi discipulus nonest. 31 t.3.

Qui immediate altiora scrutatur, ab intentione veri obtunditung 19.17.& in feq. Quarnor funt affectiones, quibus mens infti

(alubri tadio pungitur. 170. 4. Qui fanctum virum imitatur, quafi exemplar aliquod intuetur. 168.10.

Ex,qui in hoc faculo benè imperat, fine fine regnat. 356.6.

Regium nomen sicut recte faciendo obti-

netur,ita peccando amittirur. 216.7. Rex quali vous ex subsectis effe det 356, 8 Reges agnoscant se esse morrales,

rò, sceleris est populi, 357. Reges quanto honore fuer fublimiores can

to mente humilioreseffe debent, ibit & in feg. Reges prodesse populo non obesse debene

Regnum coelefte fape proficit per regnum terrenum, 362.2.

Rectores à Deo indicandi funt, à fuis autem fubdicis nequaquim, nifi à fide defecesint. 340.3. & in feq.

Raro nocetur homini ab extraneis fi fui eum,non izdant 323.3.

Reus eft quifque fe iudice, qui vitia, & acenfat, & perpetrat tot 4

S repe perhonores quorundam mutan-tur, & mores, 327.6.

Sapius per ques inftitia docetur, per ipfos grauius peccatur. 378.1.

Sicurbonus pastor super oues, ita bonus Sa cerdos super gregem Christi folicitus effe debet. 349.5.

Sacerdotes pro populorum iniquitate dam nantur, fi cos, aut ignorantes non erudiat, aut peccantes non arguant, 349.1. Sacerdotes arguendi, qui peccantem non

recipiunt, sed despiciunt, 350.6. Sancti viri non appetunt curas occupatio-

num fecularium, 221.2. Sacerdotes bonipopuli delicta debent deflerc. 250.7.

Stultus, vel improbus index effe non debet. Sancti viri plus formidant prospera quam

aduerfa.374.20 Scelus magnum eft rem pauperum præftare diuitibus.383.18.

Sollicité debet quisque viuere, & semper terminum vita fire confiderare. 885 7.

Somniorum dinerfæ species, & vndc. 281.6. & infea

Somnia fiinilia funt augurijs. 283. 10. Semina quamo tardius excunt tanto ad frugem cumulatius crescunt 289, 22, Sancti viri in hoc faculo peregrini, 306. 4.

& in fea. Semetipfum abacgare est voluntati proprix renuntiare. 209.20

Sape vanam gloriam contemnendo in | Tribulationes omnes huius vita aquis pra aliud vitium inciditur. 307.4. & in feq. Sola mileria caret inuidia. 321.4.

Spiritus fanctus creator eft. 41.1

Spiritus fanctus patris,& filij, & inde vnum funt effentialiter, ibidesibe 3.

Spiritusfanctus omnia dona non modo pro bis, fed etiam improbis diffribuit 42.7. &

in feq. Scriptura facra communis eft, & paruulis

& perfectis.44.4.& in leq. Scriptura facra fape ea, qua fumra funt, quali facta effent,narrant,& quare.45. 6.

& inleq Sapiens fecundum fæculum, flultus eft fe-

cundum Deum. 146.4. Scienti bonum , & non faclenti, peccatum

eft illi. 147.11 Sine charitate nemo ad beatirudinem peruenire poteft.151.2.

Spes vana est corum, qui male agere non definunt.152.1.

Securitas negligentiam parit, & hze incautum quemque reddit. 17417.

Superbia regina eft , & mater omnium vitiorum.214.8.& in feq.

Superbia, qui inflantur, vento pascuntur.

Superbia ibi cadit, vbi nascitura 16.8. Sicut clauus clauum trudit, ita fape recor-

datio ardoris gehenne ardorem excludit luxuriz 222.23.

Sanitas est pernitiofa, que hominem ad ino bedientiam perducit, 169.7. Sine charitate nemo ad beatitudinem per-

Benire poteft-151.2. Seniores plebis prius docendi flitt; vi per

eos infra politi facilius doceantur. 345-7. Sub veteri testamento minoris culpa erant peccata,& quare, 53.1.

Sermones vani in ore Christiani effe non debent.197.5 & infeq

nro quisque fit veritati vicinior, quato fe effe longius ab ea fuerit arbi-

tratus.319.16. Telles falli non deerunt , fi prafentia fuerit nummorum, 369.1.

Teltis falsidicus tribus personis est obnorius, Deo, judici, & innocenti ibidem. a. Testibus falsis coniunctis tarde mendacij falfitas reperiturabid 3.

tercuntibus comparantur. 375. 4. Tribulationes faculi plus profunt quam pro

speritates.ibi. 7. Terrena omnia seruando amittimus, lar-

giende feruamins 379 41 10 -Tempus non pertinet ad ea, que fupra coelum funt. 12.2.

Tempora in solo animo reperiuntur.13.4. Temporalia, perpetua, & sempiterna, quo

modo differant, 32.3. Trimodum est genus conucrsionis ad

Deum. 159.7.

7 Itia omnia possunt à simplicibus perpetrari, hypocrifis non potett. 320.3. Veritas molestia est iniquis, & amara disciplina iustiria, 330.8.

Vilus ceteris fentibus prestantoir, & quanto cuiusque sensus organum superius est, tanto fensus ipse nobilior habetur.

Vir fanctus no debet vltrò se offerre in ago

ne pro certamine iuftitiz.63.3. Vtile est multa scire, & recte viuere.147.13. Vere fapit, qui recte, & fecundum Deum

fapit.198.11. Vulnera mentis aperta cito exhalant, claula nimis exulcerant. 200. 28.80 in feq.

Vera szpe pramitut, qui falsa dicturus ek. 101.1.8 in feq.

Vitium ex vitio ficut virtus ex virtute gigni tur.306.1. Virtus qua quis male vtitur interdum vitia

gignit 208. 1. & infeq. Vitia quadam speciem virrutum pra se ferunt. 209.1.8c in feq.

Vitia fune prius extirpanda quam virtutes inferend 2.31 2. 6.

Virtus qualiter fine humilitate, & charitate in vitio deputatura 16.5.

Virginitas nuptis praferenda. 123. Virginitas geminum bonum est.ibid.3.

Virginitas fecuritas mentis eft , & fanitas COPPORIS.133.5. Virginitas fi labit, millatenus reparat. 224.6.

Virgo carne, & non mente nullum præmiù

Virgines de suis meritis gloriantes hypocri US COMPATANTHE. 214-11.

Ventrem, qui nimis pascunt, sensum mentis